

**ROHM Theatre Kyoto** 

ロームシアター京都機関誌『ASSEMBLY』は、今号より特集を設け内容を拡充します。 初回はこの機関誌の名称とも関わる「集まりの現在」。今日における人々の集まりの多様な試みと実践を通じ、 劇場やそこで行われる文化イベントを批評的にとらえ直します。 さらに、ブックガイドやアーティスト・インタビュー、そしてレビューなどを通じ、現在の文化状況を 横断的に紹介することによって、当劇場で行っている「リサーチプログラム」および 「『いま』を考えるトークシリーズ」の実践を広い視点から見つめます。 ここで展開される批評的視点が、この劇場の行く先を示す羅針盤となり、 多くの人と共有できることを企図しています。

ロームシアター京都

## Contents

## 「「特集」集まりの現在

- [対談 津田大介×小山田徹] 集まりは可能か? 往来する自由がもたらすもの 01
- [「集まり」を考えるための5つの場] 09
  - I Theatre E9 Kyoto
  - 2---京都市立芸術大学ワークショップシリーズ
  - 3——臨済宗建仁寺塔頭 禅居庵
  - 4――かねよ寄席[日本一の鰻・京極かねよ]
  - 5—DIAMONDS ARE FOREVER
- 泥仕合の彼方 ―― ドイツの公共劇場はどこへ向かっていくのか? 文=ウルリケ・クラウトハイム 20
- リサーチプログラム 2017年度最終報告会レポート
- 「いま」を考えるトークシリーズ2017年度抄録 29
- [Book Guide]
  - コミュニティのややこしさと向き合う2冊 文=家成俊勝
- [Artist Pickup]
  - 茂山童司
  - 和田ながらしたため
- 「連載〕
  - 脱領土化/再領土化から〈破片〉的へ――あるいは、10年代の上演系芸術を俯瞰する 第一回 文=内野儀
- [Review]
  - 三輪眞弘+前田真二郎 モノローグ・オペラ 新しい時代 文=北野圭介 シリーズ 舞台芸術としての伝統芸能 vol.I「一居一道」 文=林立騎
- 時評 文=島貫泰介



2011年の東日本大震災以降、コミュニティの必要が大きく語られるようになった。 地域社会、政治、アート、ネットカルチャーなど、さまざまな領域と結びついて示される 「集まり」のための多様な試みと実践は、 どんな未来をもたらすのだろうか? ジャーナリストであり、来年開催の 国際芸術祭「あいちトリエンナーレ 2019」で 芸術監督を務める津田大介と、

## 東日本大震災とコミュニティ

パフォーマンスグループ「ダムタイプ」の

表現・プロジェクトを展開する小山田徹の

対話から、その課題と展望を考える。

創設メンバーで、現在までコミュニティに関わる

今号の『ASSEMBLY』は、弊誌のタイトルそのままに「集まり」をテーマとしています。例えば、まもなく始まる「京都国際舞台芸術祭 KYOTO EXPERIMENT 2018」(註:本対談は9月下旬に行われた)のようなフェスティバルや劇場は、多くの場合、誰もが自由に集える場であるというポジティブな面を大義名分にして運営されています。しかし、人が集まる、あるいは「動員される」ことには同時にある種の危険性もあって、その両義性に関してつねに批評的な視点が担保される必要があります。この対談では、そういった点についても触れていければと思っています。

対話のとば口として、ジャーナリストである津田さんがなぜ 芸術祭という人を集めるイベントの芸術監督を務めることに なったのかについてお話いただけますでしょうか?



津田大介

津田 最初に「あいちトリエンナーレ」事務局からディレクター就任の依頼をメールでいただいた際は、振り込め詐欺かなと思いました(笑)。ジャーナリズムが僕の専門で、アートとはあまりにも距離がありますから。ですがじつを言うと、五十嵐太郎さんが芸術監督を務めた2013年に映像プログラムのトークゲストとして呼んでいただいたことがあって、その年のトリエンナーレを見ていたんです。

13年は「揺れる大地」というテーマで、東日本大震災を直接 的に扱う内容でしたね。

津田 | そのテーマも含め、とても衝撃的で面白かったです。小山田さんは震災発生以降、女川町で活動を続けてらっしゃいますよね。僕も頻繁に取材で行っているので共通の知人も多いと思うのですが、女川って震災以降の状況の変化をある意味で象徴する町です。復興でどんどん町が新しくなっていくいっぽう、震災の爪痕がすべてなくなってしまうことにも寂しさが募る。二重の喪失が生じるような複雑な土地で、ジャーナリストとしてもどんなかたちで復興が成されるのか気になっていました。そして、僕がはじめて「コミュニティ」というものに興味を持ったのも女川をはじめとする東北でした。震災を経験して大きく意識が変わった人たちが、さまざまな活動を立ち上げている。これを見たことがきっかけになり、東北だけでなく全国のコミュニティに関するプロジェクトを取材するようになりました。

トリエンナーレに話を戻すのですが、アートを見て強く 感じたのは「速さ」です。起きた物事を圧縮して、本質を 示す力はジャーナリズムにないものですから、素直に凄い と思いました。

小山田 いやあ、アートは遅いよ(苦笑)。

**津田** アーティストもキュレーターもみなさんそう言いますよね。たしかに、僕らは何か事件が起きればその日のうちに原稿を書いてクイックに反応することができる。だから、レスポンスする速度は速いと言える。でも物事が濃縮されて目の前に示すことができるアートには説得力がある。僕は、そこに速さを感じるんです。

トリエンナーレの監督職を受けたのも震災が理由の一つでした。五十嵐トリエンナーレがアートとジャーナリズムは近いということを気づかせてくれた。そうであれば自分がジャーナリストとして震災以降にやってきたことを芸術祭に生かすことができるかもしれないと思ったんですね。これは

祝祭であるとか、イベントを催すこととも関係することですが。

0.3

津田さんは震災発生から3か月後、福島県いわき市で「SHARE FUKUSHIMA」という震災復興ライブを企画してらっしゃいます。渋谷慶一郎さん、七尾旅人さん、YDMさんが出演しました。

津田 | いわき市の豊間に移動販売車で営業を続けるセブンイレブンがあって、震災直後に取材しました。その店長さんがすごく面白い人で「すべてなくなっちゃったけど、ここにまた子どもたちが集まれる場所をつくりたい」と、話されていたんです。震災以降、知人のミュージシャンたちから被災地で何かしたいという声を聞くことが多くあったのですが、被害のあった現地から望まれるかたちでないと自分のエゴの解消や単なるお涙頂戴にしかならないのではないかと自問自答して、なかなか動くことができずにいた。でも、豊間のセブンイレブンを見たときに「ここならできるかもしれない」と思えたんですね。それで、ライブだけでなく震災の状況をじかに見て、ボランティア活動もする

どんな反応がありましたか?

というバスツアーを行ったんです。

**津田** | 例えば瓦礫撤去のボランティアをしていると、おそらく誰かが大事にしていたぬいぐるみをゴミとして扱うことに逡巡が生まれます。だからみんな複雑な気持ちで、昼ご飯も喉を通らない……という雰囲気だったんですが、いざライブが始まると地元のおばあちゃんがアブストラクトなインプロヴィゼーションの演奏に号泣していたり、東京からやって来た来訪客もライブ終了後は、みんな晴れやかな表情になって帰って行った。

小山田 | わかります。僕が被災地にはじめて入ったのが震災からちょうど1か月後だったんですけど、あまりの被害の大きさに呆然とするしかありませんでした。もちろんアートで何かしようなんてまったく考えずに行ったけれど、そもそも復興っていう言葉自体に現実感がなく虚しさが募るばかりで。外から人が訪ねてくることを喜んでくれる人たちがいたから通うことができたというのが事実で、逆に直接の被災者ではない僕らが元気をもらいに行っていたようなもの(笑)。

津田 そうそう、手伝いに行ってるはずなのにこちらが元気



小山田徹

をもらっちゃう。パワースポットって言いますけど、東北には「パワーピープルがいるな」って僕は思いました。そういう発見を得たという点でも「SHARE FUKUSHIMA」は僕にとって非常に大きな体験でした。そして、この体験があったからこそ今回のトリエンナーレにチャレンジしようと思った。受けずに後悔するよりも、受けて後悔しようと。それでいまは後悔してるという流れですね(笑)。

**小山田** | 僕が女川と接点を持ったのは知り合いの建築家経由でした。彼の周辺には、震災後の女川にもう一度人が集まる場所をつくりたいと考えてる人らが大勢集まっていて「おちゃっこクラブ」というコミュニティハウスを立ち上げていたんです。

**津田** | たしか津波の一週間後くらいに立ち上がってますよね。かなり早い。

**小山田** | それで僕らも何かできないかと思ったんです。一緒に酒を飲みながらワイワイ話すなかで、震災当日の夜に焚き火をしたことが大きな救いになったという話が出て、「じゃあ、あらためて焚き火をやろう! | となった。

ただ、法律の問題で勝手な焚き火はできないんですよ。 でも、迎え火・送り火という宗教儀礼というかたちならたぶ ん許される。死者のお弔いで火を焚くのは当たり前やから(笑)。それで、流された家々の土地で焚き火をするという 企画に、80軒くらいが参加してくれて、そこから毎年ちょっ とずつ名前を変えながら、いまは「女川常夜灯」という名前 で続いてます。

**津田** | 被災地の復興にもいろんな例がありますよね。なかなかうまくいかないところも多いなかで、女川は数少ない成功例です。年長世代から若年世代への主導権のバトンタッチもスムーズで、外からやって来た人たちとうまく関わりをつくって協力する体制を築いていった。僕から見

05



「SHARE FUKUSHIMA」パフォーマンスの様子 [撮影=新津保建秀]



「女川常夜灯」に集まる人々

た魅力的な地域振興ができている地域の三条件という のがあって、まずは外から来た人を受け入れて、知識を得 ること。そして地元の若者から中心人物が現れること。そし て、町の長老たちが下を邪魔しないこと。女川は全部満た している。

小山田 | もともと女川の町自体が捕鯨だとか、遠洋漁業 の水揚げ場だったでしょう。稀人を受け入れるのが当たり 前で、昔から移住者が多かった。

津田 商人の町ですからね。その土地が持つ歴史的文 脈が重要で、古くから外の人間を受け入れてきた土壌が あるのが大きい。例えば現在の隠岐島もそうで、話を聞く と「うちは後鳥羽上皇を受け入れたんだから」と島の人か ら返ってくる(笑)。あるいは、四国にある上勝町や神山町 はどちらも限界集落ですけど、古くからお遍路のコース だったので稀人を受け入れてきた文化があります。外との 交流を受け入れて文化としてきたことが、そのコミュニティ の決定的なバックボーン、体力になっている。

## 翻訳し続ける場所

Special I

コミュニティに関する関心が特に大きくなっ たのは震災以降ですが、小山田さんは80年 代頃から同様のテーマで活動を続けてらっ しゃいます。

小山田 ダムタイプの成り立ちもそうだし、特 に古橋悌二がエイズを告白して以降は、な んらかの社会的問題が立ち上がったとき に必要なコミュニティについてずっと考えて きました。僕が言っているコミュニティという のはかなり特殊なものなんだけど、それを 何らかのかたちでつくる、獲得するという感 覚がとても必要だと当時は思っていました。 津田 小山田さんが当事者であったことも大 きいと思うのですが、HIVに関する情報もな く、偏見も強い状況でどんなことを考えていま したか? 社会的な義務感もあったのでは? 小山田 一緒にやってきた同期の友人が ニコニコしながらも明日死ぬかもしれない 状態にいるというのが逃げられない事実で あって、自分でも説明のつかないまま一緒 に走るしかなかったですね。でも、いろんな

人たちと議論を重ねるなかで、じつは自分こそがいちばん 意見を述べにくい人間であることに気づいた。ヘテロ男件 で、ある種の権力を持つ立場にいながらそのことにまったく 無自覚な自分に、です。だから「すべては俺が悪かったん だしと思うような感じもありました。もちろん、逃げられないか らこそ社会を変えるべきだし、その方法をみんなで発見し て運動していけば世の中変わるとも思っていました。でも 本人は死んじゃうし、そう簡単に世の中は変わらんかった という敗北感にも打ちのめされて。

津田 なるほど……。

**小山田** | でも敗北感の正体を考えていくと、(社会を変えるた めの)解決法を一つだけと思い込むことの暴力性に理由 があったんだと気づいて。それ以降は、日常のなかで持 続的に集まる場と時間があって、人々がゆるやかにいろ んな意見を交換できること自体が大事だと思うようになっ ていきました。

自分が美術やパフォーマンスのなかで培ってきたス

キルというのは「翻訳」のことなんです。例えばアートや社 会、性教育のことなんか真面目に子どもに語っても全然伝 わらないでしょ? ふらっと他者が集まる日常のなかで伝え られる翻訳の方法を努力して編み出さなきゃいけなくて、 それは専門職であるお医者さんもそうだし、学者さん、職 人さんもそう。みんな、自分のいる業界の外に向けて翻訳 するためのスキルを磨いている。その翻訳が起こり続け ている場所がコミュニティなんだと僕は考えています。そう いう意味では、教育もそのひとつ。それから、やっぱり美術 だけで何かができるとは思ってないね。

津田 でも、個々人が培った専門的な方法論が役に立 つこともあります。いわきのライブなんて人生で初めてやっ たイベントプロデュースでしたけど、取材して、企画を考え て、編集して1冊の本をつくる、というライター・編集者のス キルが最終的には大きく役立ちました。ああ、編集のス キルって汎用性あるな、と。これまで自分がやってきた仕 事の応用可能性に気づく体験だったとも言える。そうい う自分の「手数 | を増やす意味で重要だと思ったのは、 複数のコミュニティに所属することです。できるだけ多く、 複数に所属して行ったり来たりする。

小山田 | それ、すごく大事。

津田 小山田さんの言葉を借りれば、複数のコミュニティ に所属することで「翻訳」する機会が圧倒的に増えるん ですよね。異なるコミュニティでは、言語の使われ方もコミュ ニケーションのプロトコルも違う。それらを行き来することで 自分のスキルを応用する力が鍛えられていく。アーティス トの方にこういうことを言うのは気が引ける部分もあるの ですが、アートの人って美術の単一コミュニティのなかに留 まっている人がすごく多くないですか?

小山田 | 多いんですよ! 大学の学生たちも、そのコミュニ ティに属することに必死ですからね。「アートって、そうい うものに対しての批判性を持ったうえで始めるもんちゃう の?」って思うけど、ステータスを自分たちでつくってそれを 「デビュー」と呼んでる。狭い社会で生きてる人をアーティ ストと呼んでいいのか。最近すごく悩んでます。

最近、社会に開かれたアートと言って、社会包摂とかい ろんな言葉を使ってワークショップをやったりするでしょ。も のすごい上から目線で(笑)。 あらかじめゴールが設定され ていて、ある種の満足感を感じられるように設計されてい るプロジェクトは気持ち悪い。

津田|あいちトリエンナーレにも同様の問題はあると思う

んですが、アートのど真ん中ではない人を歴代のディレク ターに選んできたというのが大きな特徴ですね。1回目 の建畠晢さんはアートの人ですが元々は編集者です。 2回目の五十嵐太郎さんは建築史家、3回目の港千尋さ んは作家だけれど人類学の研究者でもある。それで今回 が僕。つまり「開く」ことがミッションの芸術祭とも言える。 僕のやり方でアートをもっとオープンにして社会に接続し たいと思っているし、自分がジャーナリストとしてやってきた ものを持ち込みたいとは思ってるんですけど……やっぱ り、すんなりは行きませんね。キュレーターとも事務局ス タッフともそれなりに衝突しています(笑)。

## 「情」がつなぐ関係性

次回のあいちトリエンナーレのテーマである 「情の時代」 も、コミュニティの問題と関わってくる気がします。

津田|ディレクターを引き受けたときに最初に浮かんだ テーマはナショナリズムとグローバリズムの関係でした。 現在、どの国もグローバル経済に組み込まれていて、世界 のどこまでもつながってしまうけれど、多くの人々の気持ち はナショナリズムに閉じることに惹かれている。「閉じたい」 と「つながりたい」という、理性と欲望が両立する矛盾に悩 んでいて、東浩紀さん流に言えば、上半身の理性と下半身 の欲望が併存している。英国のEU離脱やトランプ米政 権の誕生を受けて、去年から今年にかけて行われた世 界の芸術祭の多くが多様性や分断をテーマにしているの も、その反映ですよね。ただ、次回のあいちは2019年開 催ですから、そのときに「分断」と言ってもアップトゥデート ではない。そこで今後の5年、10年の問題提起になるも のとして、感情の時代について考えようと。

最近は、「どうしちゃったんだよ、理性! ってくらいみんな 感「情」に振り回されている。そして感情を振り回すものが 何かと言えば、マスメディアやネットから発せられる「情し 報。どっちも「情」の一文字が入っていることに気づいたん ですが、今回パフォーミングアーツ部門のキュレーターを お願いしている相馬千秋さんからの勧めで漢字の語源 を調べてみたら、これが面白かった。

大きく分けて3つくらいの意味があって、ひとつはもちろ ん感情。ふたつめは真実とか本当のこと、という意味。そ して最後の意味が、憐れみや情け。ここから思い浮か んだのが、ルソーが『一般意志』のなかで述べ、東さんが『観光客の哲学』で触れていた「憐れみ」です。ヨーロッパで難民排斥の声が高まっていたとき、シリア人の男の子の溺死体が砂浜に打ち上げられた写真が報じられたことがありました。それまで難民や移民の受け入れに反対的だった世論が一瞬でひっくり返り、翌日には全難民の受け入れが決まった。その状況の転換がすごく心に残っていて、人って、どんなに嫌いな人間であっても、どんなに政治的に対立していたとしても、目の前で残酷な事態が起きれば手をさしのべる生き物なんです。つまり、憐れみや情けによって、問題を乗り越えていく。そこで最初のアートの速さにつながるのですが、アートが実現する速さは、この変化をうながす力になると思ったんです。

小山田 | うちの奥さんが公文式教室の先生をやっててね。 京都って、何か商売を始めてもなかなか地域との関係性 がつくりにくいところがあるんです。 頑張って人気店になる ほど、地域から浮いたりしちゃう。 じゃあ、商売をしながら地 域に根ざすための方法は何か? それで思いついたのが、 子どもの集まる公文式。実利的だけれど日常的で、進学 塾でもないから子どもたちの親の負担も少ない。それでも ともと飲食店だった場所の2階を教室にして、1階を親の ための待合所にして始めてみたんです。

そしたら、すぐに50~60人くらいの子どもが集まって、お 母さんたちを中心に親もやって来るようになった。僕は待 合所にいることが多いので、そこでまかないをつくってみんなで食べたり喋ったりしているんだけど、だんだんとお母さん同士が仲良くなって、他の家の子どもの面倒を見たり、自然と気遣ったりするようになる。そうすると子どもの態度も表情も変わって、もっと仲良くなる。それは本当に「情がつながる」という感じがします。

Special I

**津田** | 大人が子どもに声をかけにくい世の中ですから、それは面白いですね。

**小山田** | 子どもを媒介にして、他者に目を向けるようになってね。子育てに悩んでいるのは自分だけではないぞ、と気づいたりする。つまり、情が立ち上がる感覚を覚えるわけです。

これって関係性をつくるうえでものすごく重要。アジアの国に行くと、みんな子どもや赤ちゃんのほっぺたを触りにくるけど、そういう経験を経た子どもにとってはボディタッチとか情の込もった他者とのコンタクトが自然になる。でも、最近の日本ではまず見ないでしょう。だから、津田さんが「情の時代」ってテーマを発表したときは「ついに時代がやってきた!」と思いました(笑)。いろいろなとらえ方があると思うけど、日常のなかで感じる心のざわめきを「アンガーマネージメント」みたいな商品化された言葉で収めずに、他者と交わるために使いたいよね。本当の情は、他者との関係のなかにあるんだから。

津田 コミュニティが持つ課題として、規模が大きくなると当

## あいちトリエンナーレ2019 情の時代

2019年8月1日[木]-10月14日[月·祝]

2010年より3年ごとに開催されている国内最大規模の国際芸術祭。来年開催される4回目は津田が芸術監督を務め、「情の時代」をテーマに、国内外で起こる政治的な分断、人々の連帯を考える。愛知県内の美術施設、商店街などを会場に、アート、パフォーマンス、音楽ライブなどを開催。2018年11月現在、発表されている参加作家は、高嶺格、市原佐都子(Q)、イム・ミヌク、キャンディス・ブレイツなど。

あいちトリエンナーレ2019 ビジュアルイメージ





市原佐都子『地底妖精』2017[SCOOL、東京] Photo by Mizuki Sato Courtesy of Q



高嶺格 歓迎されざる者 2018 [文化庁メディア 芸術祭京都展「Ghost | ロームシアター京都、京都]

初持っていた楽しさやマインドが失われていくってことがありますよね。これは僕が親しんできたネットカルチャーやネットコミュニティも同様ですが、小山田さんはダムタイプなどでどのようにマネジメントされていたのでしょうか?

小山田 | 「コミュニティ3年サイクル」というのがあると思ってます。こんなんやりたいよな、ってもぞもぞしている立ち上げと準備の期間があって、そして完成の期間がやって来て、そのあとに持続の期間になる。準備と完成の時期は最初のメンバーが動いて

いるからエネルギーもテンションも高いし十分な議論が 交わされるんだけど、持続期には新メンバーが入ってきて 温度差が生まれはじめる。そうすると組織内での思想分 断や労働分断が起こるんです。それを見越して、3年後に は立ち上げ直しが必要になる状態を最初から組み込む 必要があると思います。例えばアート関連の理事会だった ら、理事は3年ごとに全員一回辞めてシャッフルしなおす。 現場のチームも3年経ったら必ず入れ替えるとか。

**津田** | 強制的にリフレッシュする仕組みをつくっておくんですね。

小山田 | これまでいろんなコミュニティを立ち上げてきたけれど、毎回同じ問題を抱えるんです。だから、何かを始める前から脱出するための方法を考えておく。震災以降、しきりにコミュニティや社会包摂の必要が語られ、僕も社会派のアーティストと呼ばれるようになってきたけれど、その次の脱出口を考えておかないと、絶対に取り込まれてオーソリティ化してしまうんです。かつてダムタイプを離れた理由もそれは同じで、パフォーマンスから離れて次の地平に行こうと考えていました。

津田 | ここ10年くらいのキーワードである「コミュニティデザイン」。個人的にはすごく好きな概念なんですけど、いっぱうで「デザインでなんとかなるものか?」という疑問も常にあるんですよ。

**小山田** | なんともならんよね。コミュニティの分析のために デザイン的概念を持ち込むのはわかるけど、実際につくる ためにデザインは必要ではないと思う。

津田 方法論としては理解できるけれど、全部が均質化



京都市立芸術大学で小山田が行っている野外授業。どんな場所も学びの場になる

していく危険があるように思います。アーティストの椿昇さんもいろんなコミュニティに出入りしている人ですが、「所属するコミュニティが多いほど無責任になれる。無責任に関わることが重要」っておっしゃっていたのが印象的でした。無責任というのは、ある種の軽やかさを持って関わるという意味だと思うんです。責任という言葉が発生しやすいのは会社のような「組織」ですが、その維持を主眼にすると妙なことになる。コミュニティとしての役目はとっくに終えているのに、生命維持装置をつけてやると、組織化していく。

**小山田** NPO化したりね。NPOって、当初の役割を果た したら解散すべき、一種の社会悪のような存在だと思う けれど、組織のための持続装置になっちゃっているところ は多い。フェスティバルや芸術祭にも同じような危険性 を感じます。マッチポンプのように、そのつどのテーマを ひねり出して、アートマネージメントを勉強している学生を 落下傘部隊のようにスタッフに加えて……を繰り返し ている。どこかで立ち止まって考える瞬間が必要ですよ。 津田 ビエンナーレ、トリエンナーレは2年おき3年おきに やるのが決まってしまってますからね。だから、もし僕が あいちトリエンナーレに呼ばれたことに意味があるとすれ ば、変えることなんだと思っています。1回目の建畠さんで 大成功して「もうその体制のままでいいじゃん」って流れ もあったなかで、2回目の五十嵐さんはかなりの部分を 意識的に変えられた。「あいちは前例を踏襲しない」っ てことを彼がその後のルールとしたのはかなり重要なこ とだと思っているんです。それでたくさんいろいろなことを

変えようとしたら、「いやいや、トリエンナーレにはこれまで やってきたやり方がありますからしと言われてしまう。

## 「ちょっと足りない」がちょうどいい

芸術祭やイベントであれば、サイクルのなかでリフレッシュ するシステムも組み込みやすいと思うのですが、国公立の 劇場や美術館はどうでしょう。これらは、永続的に存在する ことを性質として宿命づけられた施設です。

小山田 永続性を維持するためには、文化だけじゃなくて 経済・集客に関わるいろんなプログラムをやっていくことは 避けられない。だとすれば、プログラムのなかに必ず「ずら し」を入れる意思を全体が持てるか持てないかで大きく 変わっていく気がします。例えば、このロームシアター京都 は街にとって非常に重要な、公共性の高い場所。こういうと ころであれば、3つに2つは安定的なプログラムをして、ひ とつはチャレンジ性のあるものにするとか。

津田 | それは上演だけに限らなくて、空間の使用法でも 言えますよね。僕らがいる、この3階(ロームシアター京都パー クプラザ3階共通ロビー)はすごくよいです。用途を限らないフ リースペースだから、いろんな人が読書したり勉強したり 休んだり。

**小山田** | 僕もうちの家族もかなり利用してるよ。長男は受 験勉強してる(笑)。

津田 用もないのに行く、顔を出しておきたくなる場所が コミュニティだと僕は思うんです。なんとなくみんな顔見知り になり、ハプニング的に面白いことが起こる場所。

僕は早稲田大学の出身で、校舎の近くに戸山公園っ ていうけっこう大きな公園があります。金のない学生はそ こで酒盛りをするっていう文化がずっとあったんですけど、

最近は追い出されてるみたいですね。そうやってどんどん パブリックなスペースがなくなっていく。

小山田 | その点、京都はええよ。ここも夜22時くらいまで やってるし、隣の岡崎公園はベンチもあって電気も点い てるから、夜中、子どもたちが寝てから奥さんと散歩して、 ビールとつまみ買ってそこのベンチでよく飲んでる(笑)。あ とは鴨川か京都大学のキャンパス。

津田 大学が24時間やってないのっておかしいですよね。 小山田 24時間通り抜けできる京大の敷地は、大学の 自由自治の最後の砦だと思ってます。数年後に京都駅 の東側に移転する芸大(京都市立芸術大学)も、そうしたいと 思ってるんだけどね。京都って、街自体が大きな学び舎 みたいなものなんですよ。小さな土地に大学がいくつも あって、その近くで学生はバイトして下宿して、生活と学び が一体化してる。だから大学も、学内でその機能をすべて 完結させようとは思ってなくて、街のなかにあるものを結 びつけることで大体のことはこなしていけるんです。

僕は、ちょっと足りなくて「あとは自分たちでなんとかす るわしくらいが状態としていちばん好き。「すべて枠内で やりなさい」って言われても窮屈だし、全部自分たちでつ くるのも嫌。既にある物事を、てきとうにずらしながら、考え を広げてくんです。もちろん、外に出て何かをするためには 責任も生じるけれど、それはアーティストとして生きてくには 必要なことでもあるし。

**津田** 大学が陸の孤島になってないのがいいですよね。 いくらでも逃げ場がある。

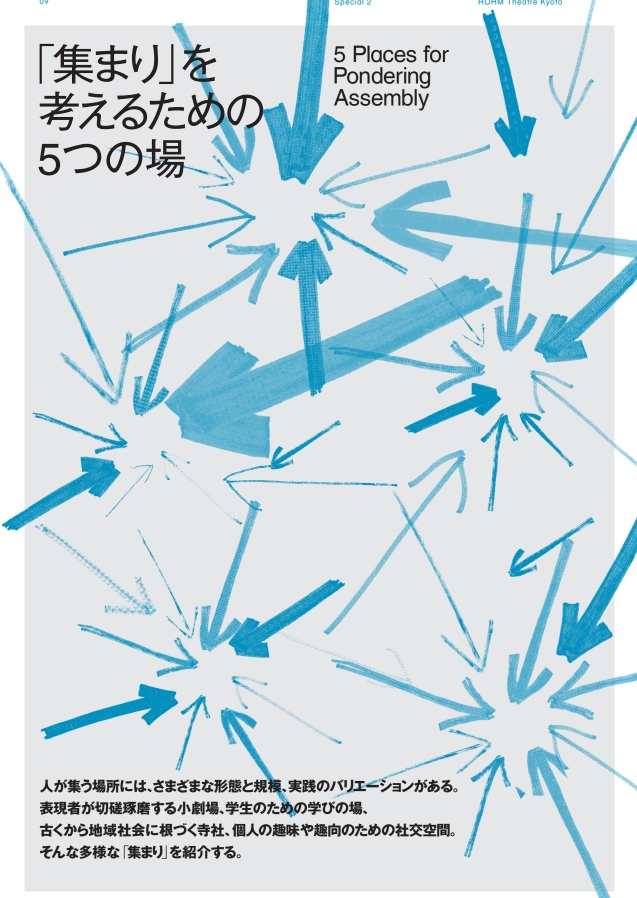
小山田 | 僕らが学ぶべき美術は、そもそも境界線が曖昧 な状態のものなんだから、学ぶ場所も曖昧でもいいんじゃ ないかな? 僕はどこでも授業できるし、河原や公園で十 分。テント建てたら、そこがゼミ室(笑)。

### Profile つだ・だいすけ

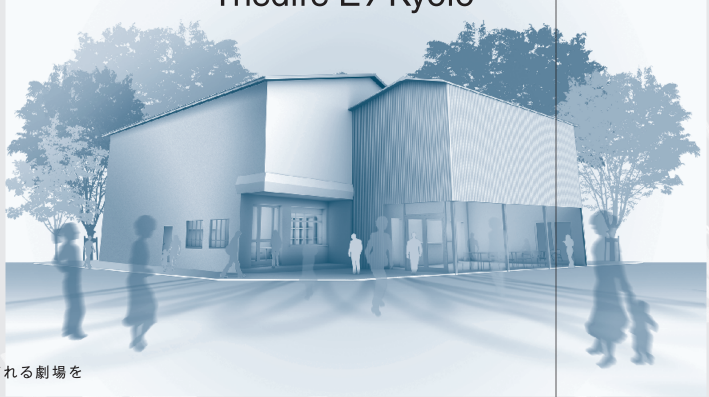
ジャーナリスト、早稲田大学文学学術院教授。1973年東京 出身。メディアとジャーナリズム、著作権、コンテンツビジネ ス、表現の自由などを専門に執筆活動を行う。近年は地域 課題の解決や社会起業、テクノロジーが社会をどのように 変えるかをテーマに取材を続ける。主著に、『ウェブで政治 を動かす!』(朝日新書)、『Twitter社会論』(洋泉社新書y)な ど。世界経済フォーラム(ダボス会議)「ヤング・グローバル・ リーダーズ2013 選出。第17回文化庁メディア芸術祭エン ターテインメント部門 新人賞受賞。

### こやまだ・とおる

アーティスト。1961年鹿児島生まれ。京都市立芸術大学日 本画科卒業。84年、大学在学中に友人たちとパフォーマ ンスグループ「ダムタイプ」を結成。ダムタイプの活動と並 行して、さまざまな共有空間の開発を始め、コミュニティセン ター「アートスケープ」「ウィークエンドカフェ」などの企画を おこなうほか、コミュニティカフェである「Bazaar Cafe」の 立ち上げに参加。日本洞窟学会会員。



## Theatre E9 Kyoto



100年、愛される劇場を

京都・下鴨にあった劇場「アトリエ劇研」(旧アートスペース無門館)をはじめ、京都市内では小劇場の閉館が相次いでいる。そんななか、新たな小劇場「Theatre E9 Kyoto」を創設するプロジェクトが立ち上がった。「京都に100年続く小劇場を」というスローガンのもと、2019年夏オープンに向けて準備が進んでいる。

劇場の場所は東九条。京都市が策定した「京都駅東南部エリア活性化方針」の対象地区であり、京都市立芸術大学の移転予定地である崇仁地区にも隣接するエリアである。このプロジェクトの中心メンバーの一人であるあごうさとしば、この街に劇場を創設するにあたって「地域との関係性」を強く意識したという。

「私が最後のディレクターを務めたアトリエ劇研は、館長の波多野 (茂彌) 先生が私財を投じて開館・運営した場所です。33年間続き、演劇ファンや舞台芸術の関係者に愛されたのだけれども、けっして地域や周辺に住む人との関係づくりに熱心ではありませんでした。その反省もあって、Theatre E9 Kyotoは、地域の人たちに愛され、支えてもらえる劇場に育てたかったんです」。

しかし、東九条は戦前からの複雑な歴史を持っている街。そこに 入って行くのは決して簡単ではなかった。物件が決定してからは、自 治会や近隣への挨拶回りに加え、東九条夏まつりで狂言を実施する など、住民との交流を深めてきた。

Theatre E9 Kyoto完成イメージ



2018年6月には、地域の子どもたちと アーティストが参加したワークショップを開催

「最初は"芸術のようなわけのわからないものはいらん"という反発もありました。ですが、東九条には在日韓国・朝鮮人の民衆文化を通して交流する祭り『マダン("広場"の意)』の伝統があり、優れた舞踊や美術の土壌があります。それもあって、劇場やそこに関わるアーティストの存在を受け入れ、開館を楽しみにしてくれる人も増えている。期待や関心が街に生まれているのを肌で感じます。今回は"みんなでつくっていく劇場"という意識を共有していきたいです」。

開館に向け、劇場の在り方を模索するシンポジウムもほぼ毎月開催している。クラウドファンディングや企業支援などにより、開館のために必要な資金の7割を調達し、劇場用途許可にかかわる公聴会、建築審査会も無事に通り、今年6月21日には京都市から建築許可がおりた。I階でカフェ、2階でコワーキングスペースを運営することも予定し、人々が集い、新たなコミュニティを築く環境が整いつつある。「"作品をつくる、まちをつくる"という劇場の基本的機能。脱構築ではなくシンプルに構築するイメージを大切にしている」とあごうは語る。Theatre E9 Kyotoが目指す100年の最初の年は、来年の夏だ。



2017年8月に開催された「東九条夏まつり」では、茂山あきらと茂山童司が狂言を披露した

Profile

## あごうさとし

劇作家・演出家・(一社)アーツシード京都代表理事。舞台作品の創作のかたわら、新劇場「Theatre E9 Kyoto」設立にむけて活動している。2010年度京都市芸術文化特別制度奨励者。17年度京都市芸術新人賞受賞。14-17年アトリエ劇研ディレクター。京都造形芸術大学非常勤講師、同志社女子大学嘱託講師。

Special 2

京都市立芸術大学

ワークショップシリーズ



contact GonzoのWS。 四つん這いになった人を橋に見立て、 学生たちがその上を渡っていく

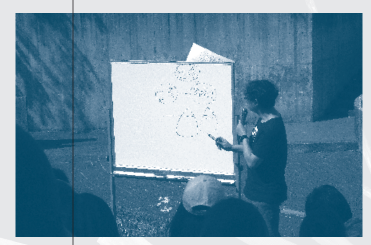
## 場を組み替えていくための知と技

学生たちが、罠猟師の千松信也に「罠」の仕掛け方を教わる。contact Gonzoのメンバーと共に、大学内を動き回る。チェルフィッチュの岡田利規の演出を受け、身振り手振りで自身の記憶を表現する。京都市立芸術大学の美術学部では、「年次に「総合基礎実技」と呼ばれる、学生全員が参加する授業を行っている。これは、その授業のなかの一幕である。「ワークショップシリーズ」と題された課題のなかで、芸術大学に足を踏み入れたばかりの新入生たちが、さまざまな領域で活躍するゲスト講師からワークショップを受ける。この授業を美術家の伊藤存と共に担当している講師の金氏徹平は「学生に対して、学内の先生だけではなくて、学校の外で活動する人たちにとにかく会わせたい、見せたいという気持ちでこの授業を考えました」と語る。



13

福永信&池田剛介による「モノと占拠」WS。 学内の敷地を使い、"占拠"のそもそもの定義から考えていく



岡田利規によるWS。 自身の演出論についてレクチャーする様子

学生たちは次々と移り変わるワークショップのなかで、戸惑いながらも、新しい表現の方法を模索していく。小説家の福永信と美術作家の池田剛介がゲスト講師として参加した「モノと占拠」のワークショップでは、福永が執筆を担当したTwitterのアカウント(@sougoukisoS)上でレクチャーと課題の説明を行った。京都大学のタテカン、台湾での「ひまわり学生運動」など実際の占拠にまつわる例を下敷きにしながら、学生たちは自分たちの見つけた場所を"占拠"していく。「混乱もけっこうあって。占拠に対して嫌悪感を示す上級生がTwitterで現れたり、夜中のうちにいたずらして回る人物が現れたり。でも、もちろんそれは自分の場所じゃないところで何かをやっているから起こることであって、ちゃんとリアクションがあるってことに可能性があると思う。"占拠"の成果は、作品とはちょっと違う性質を持っていて絶対に触っちゃいけないってこともないですからね。そうすると「作品ってなんだろう?』みたいな疑問も湧いてきます」。

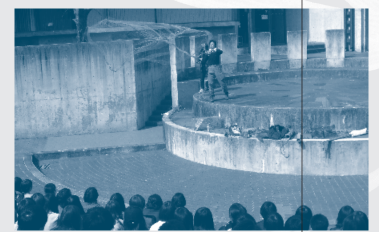
自身の活動でも多様なコラボレーションを展開する金氏は、2017 年のKYOTO EXPERIMENTで舞台作品『tower (THEATER)』を手がけた。巨大な駆体をめぐって人や物が右往左往する不思議なその作品では、アート、音楽、演劇、文学etc...と、てんでばらばらな領域の表現者たちが集ったが、それは今回のワークショップも同様だ。専門的な知と技術を持つ人々が授業にやって来て、予期せぬ出会いを生み、見知らぬ者同士が否応なく関わりあう場をつくり出している。「いまのところ、僕にできるのは場をつくることだなと思っています。何かを教えるとか、何か方向性を与えるってことではなくて、居場所をつくってあげるみたいな。大学を含んだ学校っていう仕組みは面白い。本質的にどんな人も出入りできるし、見に来るのも自由。そうやって何かが生まれていくんです」。

すでにある仕組みのなかに新たな想像力を持ち込み、場を組み 替えていくことの重要さを金氏は語る。ワークショップを通して、学 生たちは何を学び、これから何をつくり出していくだろうか。



## 金氏徹平 かねうじ・てっぺい

彫刻家、京都市立芸術大学美術学部専任教員。1978年京都生まれ。日常的なフィギュアや雑貨を素材に、現代社会で再生産され続ける情報のイメージを、リズミカルに反復・増幅する作風で知られる。主な個展に「金氏徹平展:溶け出す都市、空白の森」(横浜美術館、2009年)など。近年は彫刻概念の延長としてのパフォーマンス作品も手掛ける。



京都山中で民猟師をする十松信也のWS。 学生たちは自作の罠を開発していく

## 臨済宗建仁寺 塔頭 禅居庵



Special 2





2017年5月に開催した 「はじまりの絵本 100人のこどもと大切な絵本展 | の様子

## 町の日常に根づく場所

祇園エリアの南に位置する臨済宗総本山建仁寺。そのなかにある塔頭、禅居庵は一風変わった禅寺である。夜桜の美しい庭でライブをしたり、若手アーティストらのグループ展、子どもの頃に親しんだ絵本の思い出を収集した展覧会を企画したり。今でこそアートやカルチャーに関わるイベントを主催する寺院は珍しくないが、禅居庵はその先駆的な場所だ。副住職で、映像作家でもある上松正宗は、少年時代を振り返ってこう言う。

「祖父が戦前に満州で活動した映画監督で、隔世遺伝的に私が坊主と映画のハイブリッドになった、ということかもしれません。でも、父もお寺や僧侶の型にはまらないことが好きで、うちのスペースを展覧会に貸したりしていたんですよ。学校から帰ってきたら、写真家のア



ラーキー(荒木経惟)が『天才アミノ酸』なんて書を書いていたりした (笑)。そもそも、お寺は宗教施設に留まらず、地域における災害時の 避難所、結婚紹介所、不動産屋などの役割を兼ねる場所でしたから、 外の人が訪ねてくるのは珍しいことではなかったんですよ」。

大阪芸術大学を卒業後、臨済宗の修行に入り、そして禅居庵の副 住職に就いた上松は奇抜なことをしようと気を張るわけでもなく、ご く自然ななりゆきとして、日々の寺の勤めとアートイベントの企画を 並行して手がけている。

「最近の関心は、学び。アーティストやミュージシャン/観客という 展覧会やライブの形式では、後者が前者から何らかの学びを得る、 というヒエラルキーが無意識に働いている気がして、ここ数年モヤ モヤする気持ちを抱えていました。その疑問を晴らす転機になったの が、6年前に生まれた息子です。狭い産道を通って生まれる過程で肺 呼吸を覚えたり、オムツをしていたのにやがて自分でうんちをできる ようになったりする。それは子どもが不断に新しい学びを得ている証 明であって、突き詰めると人は学びを得るために生きていると思い至 りました。学ぶ"行為"自体が、生きていることの理由であって、そこに は才能や資質といった優位性は存在しない。あらゆる物事や人から、 誰もが学びを得られるんです」。

2017年に始めた「はじまりの絵本 100人のこどもと大切な絵本展」は、子どもの頃に読んだ絵本と、それにまつわる個人の思い出を集めた展覧会だ。浅野忠信、満島ひかり、BOSEなどの芸能人もいれば、大工や小学生もいて、知名度や地位に関係しない、等価な学びの通路が開かれたシチュエーションを意識したと上松は言う。そこには寺院が持つコミュニティ性と学びの両方が反映されているかもしれない。

「全国にお寺は8万軒弱あって、3万軒あるコンビニよりも多い。つまり想像以上に日常に根ざした場所なんです。生活のなかでふらりと訪ねて、そして人生の節目になるような場所がお寺であればいいな、と思っています」。

Profile

## 上松正宗 うえまつ・しょうじゅう

禅居庵副住職。1979年生まれ。京都建仁寺塔頭禅居庵 に生まれ大阪芸大映像学科卒業後、映像作家として活動。 禅居庵では、2003年より音楽ライブや現代アートの催し を開催、芸能、芸術に開かれた禅寺として知られている。 16 Special 2 ASSEMBLY | 02 17 Special 2 ROHM Theatre Kyoto

4

## かねよ寄席

「日本一の鰻・京極かねよ」



この日のトリを務めた桂千朝。 371回目は、笑福亭呂竹、桂歌之助が噺を披露した



「かねよ寄席」ポスター。 マンガ風のイラストが告知の目印

や寄席、映画館といった劇場がたくさんあって、僕は噺家や芸人に囲まれて育ったんです。ところがどんどん数が減って、芸の文化が失われていってしまった。年配の人には昔の寄席の雰囲気を思い出してもらおう、若い人にはこんな気の張らない場所で落語をやっていたことを伝えたいと思って始めました」。

一回きりの思いつきだった最初の寄席は、予想もしなかった大盛況で迎えられた。じゃあ来月もやってみようか。それじゃあ来年も続けようか……と、のびのびやっているうちに気づけば31年が経っていたという。これまで数え切れないほどの噺家が高座に立ち、笑福亭鶴瓶、桂ざこば、桂べかこ(現在の桂南光)ら人気噺家がゲスト出演したことも。若かりし日の5代目桂米團治(当時は小米朝)もここで腕を磨いた。「関西の寄席では長い噺はなかなかできないけれど、うちの持ち時間は一人30分。若手にとってはチャレンジにうってつけの場なんですよ。まあ、もし失敗したとしても、お客さんはうなぎを食べて満足するから寛容ですしね(笑)。熱心な落語ファンだけじゃなくて、うなぎを食べて一緒に落語も聞けるようなゆるい雰囲気が好きで来る人もいる。お客さんの多彩さもうちの特徴です」。

10年続けよう。若い才能を発掘しよう。そういった目標を特に定めなかったことが長く続けられた秘訣ではないか、と語る樋口だが、じつは今回の371回目が「かねよ寄席」の席亭(主催者)を務める最後の日。本業のうなぎ屋店主と合わせて、七代目の実子に受け渡すのだ。「2年ほどゆっくりさせてもらおうと思ってます(笑)。でもね、しばらく休んでいるうちに、また(寄席を)やりたい気持ちがムクムク大きくなるに決まってる。つまり『かねよ寄席』はずっと続けていきますよ」。

噺家にとっても、お客さんにとっても、そして言い出しっぺである 樋口にとっても気の張らない場所であったからこそ、「かねよ寄席」 は今日まで続いてきたのだ。

## 継続の秘訣は、気の張らなさ

大正初期に創業したうなぎ屋、京極かねよ。築100年のレトロな店舗と、うなぎ丼の上に京風卵焼きがどーーんとのつかる名物・きんし丼は、新京極の歴史を伝える象徴的な存在で、地元の常連や観光客が連日やって来る名物店だ。

だが、同店には別の顔がある。毎月、最終月曜日(その日が祝日の場合は翌日)、店舗2階の広間で行なわれる落語会「かねよ寄席」がそれだ。2018年9月25日で、371回目(約32年!)を迎えたこの寄席は、3人の噺家による落語にうなぎ丼 or きんし丼がついて、なんと木戸銭2,500円。商売つ気のない値段設定と、親密な距離感で体験できる落語に惹かれ、毎回たくさんのお客さんが足を運んでいる。この企画を立ち上げた六代目店主の樋口英二郎に話を聞いた。

「きっかけは、飲み屋で偶然知り合った先代の桂歌之助さん。お互いの職業を知って『うちの2階で落語会やってえな!』と話を持ちかけたのがすべての始まりです。65年くらい前の新京極には、芝居小屋



京極かねよ外観

## Profile 樋口英二郎 ひぐち・えいじろう

京極かねよ六代目店主(現在は、息子の樋口政和が七代目店主・代表取締役を務めている)。京都生まれ。兄から同店を引き継いだ後、1987年から落語会「かねよ寄席」を企画・運営。以来、約32年にわたって席亭を務めてきたが、2018年9月25日をもって、いったん引退。

 18
 Special 2
 ASSEMBLY | 02
 19
 Special 2
 ROHM Theatre Kyoto

5

# DIAMONDS ARE FOREVER





## ヒーローやヒロインではなく

京阪神宮丸太町駅直結の老舗クラブ、京都CLUB METROの名物イベントと言えば、「DIAMONDS ARE FOREVER」(以下、「ダイアモンズ~」)。ドラアグクイーンたちが毎回趣向を凝らした衣装とパフォーマンスを披露しDJたちのダンスミュージックがフロアを沸かせる、毎月末開催のエンターテインメントパーティは、1989年12月にスタート(初期は、大阪堂山のPIEROTで開催)して以来、じつに約30年の歴史を重ねてきた。創始者はシャンソン歌手でドラアグクイーンのシモーヌ深雪、DJ LaLa(山中透)、ミス・グロリアス(古橋悌二。1995年没)の3名。日本を代表するアーティストグループ・ダムタイプの活動とも縁の深い、関西のサブカルチャーを語るうえで欠かすことのできないパーティだ。その原点をシモーヌはこう語る。

「1980年代初頭から、インディーズの現場ではアングラ演劇風のイベントやミニライブが多くありました。私も演劇ユニット「象牙海岸(のちのレビューグループ『上海ラブシアター』)」の一員として活動していて、LaLaやグロリアスはその公演を見ていました。それをきっかけに交流するようになったんです。既にニューヨークのストレンジなパーティ文化に触れていたグロリアスとLaLaから『日本でもやりたい』と誘われて、その約1年後に最初の『ダイアモンズ~』を開催しました」。





DIAMONDS ARE FOREVERの様子[撮影=早川知彬]

上海ラブシアターのリーダーとして知られたシモーヌ、ダムタイプとして世界的に活動するグロリアス(古橋)とLaLa(山中)が名前を連ねた「ダイアモンズ〜」は、活動初期から盛況だったというが、長い活動期間のなかで変化もあった。観客もパフォーマー的だった全員参加型の初期。見る側と演じる側の分離傾向が目立った2000年前後。最近は、外国人オーディエンスの増加で再び参加型のスタイルに回帰しているという。「パフォーマーの質と客数が同時に満たされる幸福な時期はなかなかなくて、90年代後半に乱立していた多くのパーティもどんどん消えていった。そんな時代でも『ダイアモンズ〜』が続いてきたのは、METROオーナーとスタッフの支援、そして営利を目的とせず社会的ステータスを求めない性格が最初からあったからだと思っています。ヒーローやヒロインの姿かたちを茶化して、好き勝手やらせてもらってるドラアグクイーンはいわばヒールなんです。それも、ちゃらんぽらんなヒール(敵/悪役)」。

ジェンダーやセクシュアリティ、移民・難民など、社会的にマイノリティに関わる議論が高まるなか、「ダイアモンズ~」はその特異な成り立ちゆえに注目される機会も多い。だが、シモーヌたちが最初から共有しているのは政治性や同時代性とは一定の距離を置こうとする意思だ。「ポリティカルなものにもトレンドがあって、流行が去った瞬間、それに関わっていたコミュニティまで"終わった"ように扱われてしまいます。もちろん個人が政治的であるのは構わないけれど、集団と政治の関係って難しいです。毎年末に行なっているメトロ紅白歌合戦が、その年に流行ったランキングやアーティストをほぼ無視しているのも(ただレアニソンは除く)、トレンド以前に、文化的背景を含んだ作品たちを次の世代に伝えて残したいという気持ちが、優先してしまうからなんでしょうね」。

## Profile

## シモーヌ深雪 しも一ぬ・ふかゆき

怪奇と官能と愛の不毛をこよなく愛するシャンソン歌手 /Drag-Queen。1986年デビュー。 関西を中心に、全国 のライブハウスやクラブで活動を展開する、日本のアン ダーグラウンドシーンを代表するパフォーマーの一人。 映画や音楽、アート、フェティッシュに関するコラムの執 筆、ライブトークなども勢力的に行う。京都METROにて 「DIAMONDS ARE FOREVER をDJ LaLa (山中透)と 共にオーガナイズするほか「CAMP-midnight Movies-」 「宝塚パリ祭」などに出演。主なCDに『美と犯罪』『血と 薔薇」など。2019年1月20日(日)まで、東京の森美術館で 「ダイアモンズ~」の活動などを紹介する展示「MAMリ サーチ006: クロニクル京都1990s --- ダイアモンズ・ アー・フォーエバー、アートスケープ、そして私は誰かと踊 る」が開催中。同年1月11日(金)には、同企画のクロー ジングパーティー「THE MOON×DIAMONDS ARE FOREVER presents "After The Crescent"」が、森 タワー52FのTHE MOONで行われる。

Ulrike

Krautheim

## 泥仕合の彼方

ドイツの劇場は どこへ向かって いくのか?

ウルリケ・クラウトハイム

Beyond Mudslinging: The Future of German Public Theatres 日本の現代演劇とも つながりの深い

ドイツの舞台芸術シーン。

第二次世界大戦での敗戦以降、

民主主義の象徴として

機能してきた同国の公共劇場に

大きな変化が起きている。

2つの名門劇場で起きた

芸術監督の交代は、

芸術と時代の関係に

どのような示唆を

## 糞便と劇場

汚い話題から入ってしまってすみません。ドイツの公立 劇場で議論を巻き起こした近年の人事において、「糞便」 がある種の象徴的な意味合いを持つようになった。それは、今年の春、「回目の担当シーズンが始まってわずか 数か月で辞任に追い込まれたベルリン・フォルクスビュー ネの芸術監督、クリス・デルコンに関係している。デルコンの就任に反対する匿名の人物が、芸術監督のオフィス の前に、繰り返し糞便を持ってきたのだそうだ。この「劇的」行為は、ドイツ語圏の劇場のあり方を巡る議論がどれだけヒートアップしたのかをはっきり示している。

ドイツ演劇において、「糞便の扱い」を巡る論争には前例がある。約10年前、デルコンの前任であるフランク・カストルフが発表した『罪と罰』(2005年)をはじめ、同じくフォルクスビューネで仕事をしていた振付家ヨハン・クレスニックらも舞台上に人間のあらゆる排泄物を広げ、観客や批評家のあいだで賛否両論を巻き起こした。その「汚い」演出は演劇に上品な物語と精巧な演技を求めてきた、公立劇場の主要な観客層を占める中・上流階級を大きく挑発した。つまり、糞を巡る論争は、出演者と観客の関係性や演劇のあり方そのものを問う議論と深く結びついている。その意味で、今回のフォルクスビューネの事例においては、前任のカストルフが舞台上で展開していた排泄物が、その後任であるデルコンのもとに観客の行為によって帰ってくることは興味深い。

デルコンが辞任を表明したのとほぼ同時期に、ミュンペンのカンマーシュピーレでは、2015年より芸術監督を務めてきたマッティアス・リリエンタールが、劇場との契約を2020年以降更新しないことを発表した。ドイツ語圏の演劇界で高い影響力を持つ二つの公立劇場における芸術監督の交代は国内外で大きい話題を呼んだ。一見して共通点が多いように見えるこの人事は、別の角度から見るとかなり違う一面を持っている。少し整理してみよう。

多様化する創作環境追いつけない劇場

2人の芸術監督の共通点は、既存のドイツの公立劇場 の製作環境の変革を進めたことである。彼らが推進した



製作方針をいくつかのキーワードにまとめれば、「国際化」、「ジャンルの横断」、「製作スタイルの多様化」を取り上げることができる。しかし、その方針は、戦後から確立してきたドイツの公立劇場の製作システムを大きく揺るがすものだった。

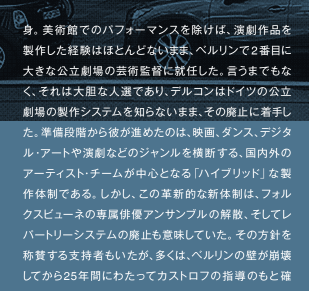
雇用や社会保障の不安定な日本の演劇人にとって、ドイツの公立劇場に根付いたシステムは羨望の対象であるかもしれない。市か州から多額の予算が用意され、専属俳優や専門スタッフが年間を通して雇用され、プロフェッショナルによる安定的な製作が保証されているからだ。しかし、この公立劇場システムにも問題はある。職能ごとに細分化された製作システムは、「劇作家」、「演出家」、「プロの俳優」の分担によって創作が行われることを前提にしている。だが、それとまったく異なる方法で創作を行う実践者が増えつつある現在において、既存の製作環境は多様性に欠けているのだ。

特に、1980年代より公立劇場のシステムに批判的なスタンスを取る、公立劇場に所属しないアーティストたちの活動する領域、いわゆる「フリー・シーン」が存在感を高めてきたことも、異なる創作方法の台頭の好例と言える。プロの俳優ではない「日常のエキスパート」を扱うリミニ・プロトコル、演出もパフォーマンスも集団で行うShe She Popらがドイツの演劇史に残る代表作を提示し続けているのだ。そして、このような野心的なアーティストたちを公立劇場がバックアップする仕組みはいまだ十分には構築されておらず、ドイツの演劇界では深刻な経済格差が生じている。

公立劇場に勤める者が年間を通じてある程度の高収入を得る一方、フリー・シーンで活動している人々は、日本の小劇場と同じように、一つひとつの作品・プロジェクトごとに助成金を調達し、不安定な状況で創作を行わなければならない。ほとんど平行線を保ったままの二種類の製作システムをいかにして合体させるか?それは今日のドイツの演劇界が直面するもっとも大きな課題だろう。それにも関わらず、デルコンとリリエンタールが進めた取り込みは、その両方ともが頓挫してしまった。

## クリス・デルコンの不運

デルコンはロンドンのテートモダン、ミュンヘンのハウ ス・デア・クンストのディレクターを歴任した美術畑の出



立してきた劇場のアイデンティティが打ち消されること を恐れた。

ある意味で、デルコンは運が悪かった。彼が改革しようとしたフォルクスビューネは、おそらくドイツ国内でアイデンティティのもっとも強い劇場のひとつだ。25年のあいだ、公立の劇場の役割を維持しつつも、演出家、ドラマトゥルク、俳優やスタッフに与えられた自由は、ときにその間で摩擦を生むまでに高く、それゆえにきれいにまとまることのない、矛盾に溢れた作品が誕生し続けたのだ。矛盾や摩擦にも耐えるこの姿勢が、資本主義に飲み込まれそうになりそうな東西統一後のベルリンの反骨精神のあらわれとしてとらえられ、そしてフォルクスビューネは1990年代からベルリンにおけるカウンターカルチャー

の求心的存在になった。ドイツの公立劇場のシステムとアナーキスト精神の出会いによって、壁崩壊後のベルリンが抱える問題の本質を見抜く場へと育まれたのだ。

## リリエンタールの挫折

いっぽうカンマーシュビーレを率いるリリエンタールは、デルコンと違い、劇場や演劇祭のトップを務めた豊富な経験を持つ人物だ。2003年より約10年間、フリー・シーンの重要な拠点であるベルリンのHAUで芸術監督を務めた彼が、戯曲・俳優主義を重んじるミュンヘンの公共劇場に呼ばれたのは異例の人事だった。とはいえ、同市の文化担当者の目論見は推測できる。ミュンヘンには、



カンマーシュピーレと似た方向性を持つレジデンツ劇場 がすでにある。演劇界の多様性を高めるために、フリー・ シーンで実績を積んできたリリエンタールに積極的な改 革を求めたということだろう。ミュンヘンでの改革は、ベ ルリンの場合のような「無知」から始まったのではなく、 意図されたものだったのだろう。

就仟後のリリエンタールは専属俳優アンサンブル の一部を残しつつ、フリー・シーンで活動するShe She PopやGob Squadなどに創作の場を提供した。また、 岡田利規やアミール・レザ・コへスタニなど非西洋出身 のアーティストに作品を委嘱し、劇場の国際化を積極的 に進めた。さらに劇場をさまざまな市民活動に向けて開 き、難民を支援するイベントを定期的に開催し、劇場を 政治的・社会的議論の場として定着させた。

しかし、その取組みは既存の観客層にとって気に 入らないものだった。今年の春、カンマーシュピーレの平 均入場率は63%までに下がっていた。この状況を受け、 保守派のキリスト教社会同盟が議席を増やしたミュンへ ン市議会は、リリエンタールの契約更新を支持しないス タンスを表明した。この解任劇は、保守派による巻き返し としてとらえることができる。

## 糞便は政治化する

ベルリンとミュンヘンで行われた革新のための取り組み が、じつはそれぞれの都市の文脈によって大きく異なっ

た意味合いを持つことは興味深い。それはもしかすると、 劇場が、芸術や美学ではなく政治的な議論の対象となり つつあることを示しているからだ。

二つの事例においてもっとも目立つのは議論の過 激化だ。SNSで議論が炎上するのを「Shit Storm」と呼 ぶが、劇場に物質の「Shit(糞便)」を持ち込むことは、議 論の余地をさらに狭くする行為と言えるだろう。カストル フの時代、舞台上に広がる排泄物は美学的な領域にお いて役割を果たしたが、この数年で排泄物は舞台の外へ 抜け出し、政治的な取引の手段となってしまったようだ。

これまでの製作体制に変革が迫られる劇場は、自分 のアイデンティティを守ろうとする人々の象徴となりつつ ある。演劇に、それだけの社会的な意味が持たされるのは 望ましいことでもあるだろう。しかし、議論が炎上するな か、芸術的な取り組みを落ち着いて進めることはますま す難しくなっている。

公立劇場とフリー・シーンの製作環境を合体させる 試みが、2つの都市で中断されてしまった。しかし、両者の 間で生じた格差はそのまま残っている。この課題に今後 取り組もうとする実践者は、政治と芸術の泥仕合を覚悟 せざるを得ない。そのなかで、芸術は足を滑らせたまま 動けなくなるかもしれない。いま、それはもっとも身近に 感じる危険である。

## Profile

東京ドイツ文化センター文化部企画コーディネーター(映画、美術担当)。2000年、ライブツィッヒ音楽・演劇大学ドラマトゥル ギー科を卒業後、ライブツィッヒの Schaubühne Lindenfels 劇場でキュレーターを務める。03年よりテュービンゲン大学日 本語集中プログラムに参加、同志社大学で日本語を学ぶ。その後、愛知万博ドイツ館・文化担当、音楽事務所「東京コンサー ツ」で制作業務、「フェスティバル/トーキョー」海外制作を担当。14年、フェスティバル/トーキョーで映像特集「痛いところ を突く――クリストフ・シュリンゲンジーフの社会的総合芸術」を企画。16年より現職。

## リサーチプログラム 2017年度最終報告会レポート

## Research Program Annual Report 2017

[開催日]

25

「リサーチャー〕

2018年3月20日[火]

浜上直琴

林立騎(古典芸能と現代演劇)

大野はな恵

清水久莉子(子どもと舞台芸術)

「メンター」 吉岡洋(京都大学こころの未来研究センター特定教授)

若林朋子(立教大学大学院21世紀社会デザイン研究科特任准教授、プロジェクト・コーディネイター)

## リサーチプログラムが目指すもの

2017年9月からスタートした新たな主 催事業「リサーチプログラム」は、長期 的なスケールで劇場文化を育むという ロームシアター京都のミッションを体現 するひとつとして構想された。

公共劇場では、技術的に高度な専門 性を有したチームや自主事業を企画す るチームを備えているが、数多くの公 演を企画するにあたって「なぜ上演す るのか | を問い、また終了後に「どのよ うな意義があったか」を学問的・批評的 な見地から検証する専門スタッフを有 する施設は限られている。劇場が、あ る世代の一生を超えて在り続ける物理 的な場所である以上、そこには博物館 や図書館のように活動の記録が体系的 に記録・蓄積され、後世の人々が参照 できる機能があるべきではないだろう か? そのような構想に基づき、舞台芸 術を含めた同時代の社会状況・歴史を 踏まえた研究・実践を行える人材の育 成を目的として、このプログラムは構想 された。

最初の1年目となる17年度は、「子ど もと舞台芸術」「古典芸能と現代演劇」 をテーマに4名のリサーチャーが約半 年に及ぶ個別のリサーチを行った。ま た、プログラムのメンター(指導者、伴走 者)として、吉岡洋と若林朋子の2名が

選ばれ、約1月に一度の頻度でリサー チャーとの対話、進捗の共有とリサーチ の方向性の模索を行なった。本稿は、 一連のプロセスの最後に行われた、最 終報告会のレポートである。

## リサーチ対象は2つの作品

2つのテーマには、それぞれリサーチ対 象となる企画が設定された。「子どもと舞 台芸術」では、KYOTO EXPERIMENT 2017の公式プログラムであるママリア ン・ダイビング・リフレックス(以下、MDR) 『チルドレンズ・チョイス・アワード(以下、 CCA)」、「古典芸能と現代演劇 | では 2017年に「レパートリーの創造 | として 京都初演された木ノ下歌舞伎『心中天 の網島-2017リクリエーション版-が主要なリサーチ対象となった。

前者の『CCA』は、カナダを拠点とす

集団MDRの代表的なプ ロジェクトで、国際演劇 祭において子どもたちが 審査員となり大人である アーティストの作品を審 査するというものだ。経 済、人種、性別などにお いて格差が生じる原因 を、社会的な資源分配シ ステムの不備にあると考

るアーティストリサーチ

えるMDRは、例えば子どもと大人の立 場を一時的に逆転させることでストレス フルな状況をつくり出し、再考をうなが す。その気詰まりな状態を、ときに刺激 を伴うコミュニケーション(MDR日く、「社 会の鍼治療」)によって乗り越えることが、 社会全体の成長をうながすというシナ リオをMDRは描いている。 このような 企図に基づく『CCA』に、リサーチャー たちはスタッフの一員として参加し、さ まざまな検証・分析を行なった。

## 大野はな恵

「『CCA」を通じた子どもの変容に関する 実証的研究

大野は、心理学者のロジャー・ハートが 提唱した、子どもの主体的な参加の度 合いを示した「参画のはしご」を参照し、 『CCA』が「大人が主導し、意思決定に



大野はな恵

26

子どもへの質問では、心理学者の浅 海健一郎が1999年に発表した「主体性 尺度 | に大野が調整を加えたアンケー トを用い、『CCA』に参加する前と後に 測定を行なった。実施の事前と事後を 比較すると、自己表現への意欲や積極 的行動に上昇が見られ、『CCA』の参 加にも児童の多くが満足を得ていた。 一方、これ以降も文化芸術に触れた い、他人とコミュニケーションしたいと いった意欲に関しては大きな個人差が あったという。この2つから導き出さ れるのは、個人差はあるものの、主体 性に関する得点の高い児童ほど、舞台 芸術への関心の増進が期待される、と いうものだ。これはファシリテーターや 教員たちが参加児童に感じた変化と も一致し、時間は要するものの、多くの 子どもたちが次第に主体性を得ていっ たことがわかる。

これらのリサーチから明らかになった 『CCA』の特徴をまとめると、「内容や 時間配分は厳密ではなく、大枠を設定 した後は子どもの変化に合わせて対応

浜上真琴

ビュー調査を行なった。 そして得られたのが「表 現の自由と芸術 という テーマだ。近年、多くの国 内展覧会で検閲や表現 どの事例が相次いだが、 は相関的な関係を持ち、

を変える
|「学校の管理された生活と は対極的に、子どもの威圧感やプレッ シャーを与えない
|「子ども自身に選択 を委ね、プロセスの一端を担わせるこ とで責任を負わせる といった、主体的 行動をうながす構造が見られた。これ は子どもにとって「居心地のよい場所」 をつくることと同義であり、ありのまま に振る舞うことができ、居心地のよさと いう環境的条件が備わることで、はじめ て子どもたちは自分の感情を表現する

Research / Talk

さらに大野は、スコットランドのマク ロバート・アートセンターが採用する7 ~ | | 歳で構成されたヤングコンサルタ ント制度や、ロンドンのラウンドハウス における16~25歳の若者による諮問 委員会から劇場理事会の正式な理事 を選出する制度などを紹介し、日本の 公共劇場においても子どもの声を聞く 機会を設けてみる試みを提案した。

ことが可能になる、と大野はまとめた。

## 浜上真琴 「自由な表現な場を守るための、 新しいアプローチとしての『CCA』

現代美術の研究者である浜上は、『CCA』 をソーシャリー・エンゲイジド・アートと してとらえ、自身が一人の参加者とし てプロセスを経験すること・そこで行わ れる対話の参加者となることを重視し た参与観察、およびアーティストや子ど もたち、保護者、スタッフなどへのインタ

> 規制に関わる作品撤去な 芸術の自由と社会の自由 そのなかでいかに人々

> がそれぞれの立場から

議論を重ね、自由を守っていくための 選択を行えるかが重要であると浜上は 述べる。

子どもが審査員を務める『CCA』で は、暴力やセックスを想起させる表現 が含まれる作品について、審査対象か ら外すべきなのではという議論があっ たという。しかしながら「子どもが見た らどうするのか?」といった批判の多く は、子どもではなく大人や社会が持つ 規制意識のメタファーとして召喚され ることが多い。子どもも大人も一人ひ とりが創造的な個人であるとする前提 は、そういった既存の子ども像に再考 をうながすだろう。自ら主体的に考えて 判断する子どもによって、むしろ大人が 育てられる側面もあり、それが無限定な 表現規制の抑止力にもなるのではない か、と浜上は結論づけた。

KYOTO EXPERIMENT 2017上演 作品では、マルセロ・エヴェリン『病め る舞』が議論の俎上に登ったが、I2歳 以下は保護者同伴のもとでの鑑賞を 基準として定めた。性的なシーンで1名 の子どもが保護者に目を覆われるとい う
コマもあったそうだが、多くは「よく わからなかったしとの感想を述べた。上 演前後にマルセロと子どもたちのあい だで交わされた対話では、「この作品 はどういう意味でつくった?」という子 どもからの質問に対し、マルセロは「君 たちはどういう意味があると感じた?」 と応えたという。後日行われた『CCA』 の授賞式では、子どもたちはマルセロに 「考えさせられたで賞」を贈った。

## 清水久莉子 「公共劇場に人々は何を求めているか ~鑑賞に留まらない 地域に開かれた場として~」

『CCA』をリサーチ対象とした2名とは 異なり、清水は公共劇場の「開かれ方」 に関するリサーチを行なった。2012年



清水久莉子

27

に「劇場、音楽堂等の活性化に関する 法律(通称、劇場法)」が制定されるなど 2010年代は公共劇場の議論が活発化 した時期であった。限られた芸術愛好 者だけでなく、いっそう多様な人が交流 し合う開かれた場であることが劇場に 求められ、ロームシアター京都もまた、 中庭やプロムナードを備え、公演以外 の催しを精力的に実施している。

だが、これまでの公共性の議論は、 劇場へのアクセシビリティと、作品その ものの公共性に関する内容が寡占的 であった。清水は、そもそも上演内容 を決定する段階からある種の排除は 起きており、真にオープンな環境を実現 するのは困難だとする。また、近年の 文化資本に関する研究では、高所得者 層ほど雑食的に多様な文化に触れる ことを好む「文化的オムニボア」の傾向 を持ち、低所得者層はそもそも1つの ジャンルに接すること自体が少なくなっ ていることが明らかになっている。こう いった点を踏まえると、劇場が芸術鑑 賞の場であるという前提自体が、ある 排除を内包しているとも言える。

これらの先行研究を踏まえ、清水が 行なったのはロームシアター京都を訪 れる人々へのインタビューだ。定量的 なアンケートと自由回答を組み合わせ た取り組みにおいて注目すべきは後者 だ。例えば、「音楽活動に集中するた めに子どもの頃から通っている という 回答者にとっては、劇場はくつろぎの場

所ではなく、自身との対 話をうながす場所と言え るだろう。 あるいは 「ここ は京都会館でもなくロー ムシアター京都でもなく、 私にとっては沢田研二会 館。ここに来ると若い頃 のわくわくした気持ちを 思い出す」と答えた回答 者にとっては、個人的な 記憶が蓄積された場所=

劇場であるのかもしれない。

開かれた場とは何か?無数の人々の さまざまな眼差しが注がれる社会にお いては、それは各人によって異なるだろ う。その個別の多様な経験を提供する のは、劇場の魅力であり今後の役割と なるかもしれない。劇場=鑑賞する場所 という概念を取り払い、「パラシアター (周りの環境とつながりを持つ劇場)」という 概念を提唱したいと清水は述べた。

## 林立騎

## 「古典芸能と現代演劇

~「観客席 | の理念とモデル~ |

「古典芸能と現代演劇」のリサーチャー である林は、リサーチ対象である『心 中天の網島-2017リクリエーション版 - 』を上演した木ノ下歌舞伎の主宰・補 綴の木ノ下裕一をはじめ、現代におい て古典芸能に関わる専門家へのインタ ビュー調査を行なった。古典芸能の専

門家ではなく、翻訳や現 代演劇の制作に主に関 わる林は、「普遍的な価 値を持つ芸術 という近 代的な価値観とは別種 の、土地ごとの特性や歴 史が結晶化した表現で あり、現代社会において は異物的で批評性のあ る古典芸能を、今日顕著 になっている文化の形式

化に抗うための他者的な存在としてと らえ直したい、という動機で本プログラ ムに参加したと述べる。

メンター2名や専門家との対話のな かで、次第にその意識は、古典芸能は 現代社会といかなる関係を結べるかと いう関心にシフトしていったという。イ ンタビュー対象である横浜能楽堂館長 の中村雅之によれば、古典芸能の本 質を掴み、社会的に共有することので きるプロデューサーの数は少ないとい う。アーツカウンシル東京プログラム オフィサーの堀内宏公は、東京で古典 芸能を50年後、100年後に残すことは きわめて困難であり、もし古典芸能を 未来に残していくとすれば、本質的な 核心を抽出し、別のものに接続してい くことも必要であると述べ、また木ノ下 は複合的なメディア戦略が必要になる のではないかと、インタビューに答えた という。

これらを踏まえ、林は古典芸能を近 代的な意味での一回性の「公演」として 維持することには限界があるのではな いかと述べた。古典芸能の物語上の特 徴として、悲しみや不条理を主題として いる点があげられる。幸福と効率を重 視する今日の資本主義社会において、 そのなかで掬い取ることのできない人 間の不完全性を取り込んできたのが古 典芸能であり、そこにアーカイブされ た敗者の記憶、情念や怨念は、多様な 価値観、寛容さ、弱者や目に見えない



Research / Talk



メンターの吉岡洋(左)と若林朋子(右)

ものへの感性を育むものかもしれない。 そういった要素を、完成された作品を 観るという経験だけではなく、古典芸 能を素材にした教育の実施、ともに考 えるプラットフォームの設立といったか たちで生かしていくこともできるのでは ないか、と林は提案する。

今回のリサーチのひとまずの結論と して、林は古典芸能と現代社会に接点 を見出すことには大きな意義があり、 現代社会こそが古典によって批評さ れ、見直されるべきだろうと語る。そこ で生じる交流の場は、『心中天の網島-2017リクリエーション版-』を制作する 枠組みである、ロームシアター京都が 主催する「レパートリーの創造」とも呼 応するだろう。

レパートリーの語源は、ラテン語の 「再び見つける」であるという。 ただ定 期的に上演するだけではなく、その演 目を素材に何度も発見するための機会 がレパートリーなのだ。その発見は「観 劇しという形態には限定されないだろ う。日本の演劇の起源は、大勢が外に 道をつくり、そこを歩いてまた戻ること だったのではないか、と林は言う。西洋 化によって演劇は劇場に収まったが、 都市全体を劇場ととらえ、都市のなか を観客席が移動するようなイメージを 生み出す。そしてその経験の総体を劇 場と呼ぶことはできないだろうか? と 林は問うた。

日本語の「芝居」も、英語の「Theatre」 も最初に意味していたのは「客席」の こと。「観客がいる場所をどのようにデ ザインできるか | を、古典芸能と現代演 劇の接点として、林は最後の提案を行 なった。

## 報告を終えて

報告会では、各リサーチャーのプレゼ ンテーション後に、2人のメンターや客 席から多くの質問、提案が投げかけら れ、活発な議論が交わされた。ここで そのすべてを紹介することはできない が、最後にメンター2名のコメントを抜

若林は、リサーチごとに現場に入って いった経験が4名のプレゼンテーション を豊かなものにしたと述べた。大野が 示した海外劇場での子どもの声を取り 入れる実践や、『病める舞』で交わされ た規制に関する議論は、今後、劇場に とっての大きな糧になるだろう。若林自 身もリサーチャーと一緒に未来を考え ていきたい、と語った。

吉岡は、各発表の成果を評価しつつ、 ここで言及されなかった困難や不可 能性にも新たな種子があるはずだと指 摘した。その一例として挙げられたの が、ポーランド人作家クシュトフ・ウディ チコが広島で行なった《Projection in Hiroshima》(1999年)。被爆者の声を 原爆ドームに投影する作品では、日本 人だけでなく朝鮮人被爆者の声も採 用されているが、その映像を撮影する うえで、後者からそれは経験の搾取で はないかという批判が上がったのだと いう。作家本人と被爆者団体の代表 が対話をした際、代表者はいかに自分 たちが酷い経験をしたかを冗談めかし て語ったそうだが、その瞳はユダヤ人 であるウディチコにとって身に覚えの ある眼差しだった。迫害を生き残った ウディチコの母親も、苦難の経験を笑 い話のように語っていたからだ。そん な話を交わして以降、暗礁に乗り上げ ていたプロジェクトは、朝鮮人代表者 の協力を得て、進展に向かったという。 ここにも、困難や不可能性の種子が あり、そういうものに注目することもリ サーチプログラムの意義ではないか? と吉岡は述べた。

## 「いま」を考えるトークシリーズ2017年度抄録

## Thinking About the Now Talk Series

多様な角度から同時代の社会を知り、とらえ直すためのトピックを挙げ、それにまつわるゲストを招くトークシリーズ。 2017年度は、多様な分野の研究者と身体芸術に関わるアーティストらが4つの対話を交わした。

## 定常型・高齢化社会の "創造的"生き方を考える

2017年12月16日[土]

- 広井良典(京都大学こころの未来研究センター教授)
- 菅原直樹(OiBokkeShi主宰、俳優、介護福祉士)

企画:松本花音(ロームシアター京都)



菅原直樹によるワークショップ。関西圏の俳優たちが介護者と被介護者の対話を演じた

## 老いと芸術の交わりに見る希望

日本だけでなく、世界の国々が直面す る「人口減少と高齢化」。それはネガ ティブな課題としてとらえられている が、広井良典はそこにポジティブな可 能性が宿っていると語る。キーワードは 「創造的定常型社会」。高度経済成長 期の人口の急増を経た現在の日本は、 「物質的生産の量的拡大」から「文化 的・精神的発展 | の時代に入りつつあ り、「幸福」の意味が再び問われはじめ ている。

現代社会においてつながりを失いが ちなコミュニティや自然との共生のなか にこそ、地域に根差した真の豊かさが あり、高齢化・人口減少社会の希望は "つながり"にこそあると説いた。

「老い・ボケ・死」を芸術文化でとらえしていて、介護の現場でも同様です。

おなそうとする俳優・介護福祉士の菅 原直樹は、その未来に触れていると言 えるかもしれない。特別養護老人ホー ムで働き始めた経験から、高齢者の記 憶や感情、人生経験に寄り添って一緒 に演劇をつくる活動「OiBokkeShi」を 始めた。トーク内で行われた俳優によ るワークショップでは、OiBokkeShiの メソッドの一部が披露された。高齢者役 の俳優が即興で認知症らしい発言をす ると、対して介護者を演じる俳優はそ の会話をすべて否定ではなく肯定で進 めていく。すると自然に会話が続き、ポ ジティブな雰囲気が介護者と被介護者 の間で共有されるのである。「人は誰も が日常生活のなかで、ある種の演技を

介護士が俳優的な資質を持ち、相手の 感情に寄り添って演技することが必要 だと思います」と菅原はまとめた。

後半の広井と菅原のディスカッション では、社会における芸術の必要性が話 題になった。現在の介護現場では、い かに早く食事・就寝させるかという効 率優先の、高齢者をもののように扱わ ざるをえない状況が生じやすい。しか し、そこにダンスや小説執筆を行うアー ティストらが関わることには、新しい「遊 び一や人生の余白を生み出す可能性が ある。創造的なコミュニケーションを通 じて、介護者と高齢者が「同じイメージ や夢しを共有する体験は、他者とのつ ながりが希薄な現代社会の新たな共生 のモデルとなりえるかもしれないのだ。

30 Research / Talk ASSEMBLY | 02

## 多数決と民主主義

## ――「わたしたちの意思」の 表現とは

2018年2月2日[金]

- 坂井豊貴(慶応義塾大学経済学部教授)
- 岡田利規 (演劇作家、小説家、チェルフィッチュ主宰)

企画:武田知也(ロームシアター京都)



ネタ見せで圧倒的な支持を集めた「THE GO AND MO'S」の黒川猛

## 「投票」という行動は何を決めているか?

会議、裁判、政治、選挙。集団の合意に必要な「決め方」には、さまざまな方法が存在する。もつとも広く知られているのは「多数決」。だが、多数決が本当に大多数の民意を反映していると言えるだろうか? そう問いかけるのは、社会的選択理論を専門とする経済学者、坂井豊貴だ。例えば選挙において似た主張を持つ2位と3位の合計票数が1位を超えているような票割れ現象が起きたとき、1位が当選したとしてもそれは完全に民意を反映したものとは言えないだろう。これを避けるための方法として、複数の候補を選び、1位=3点、2位=2点、3位=1点のように配点し、そ

の総計で当落を決める「ボルダールー ル」というものもある。

今回のトークでは、3組の芸人がネタを披露、多数決、決選投票、ボルダールールによる模擬投票を行い、その結果の違いを実証する実験が行われた。坂井は、それぞれ異なる3つの結果を予想したが、結果は黒川猛のソロユニット「THE GO AND MO'S」が3種とも勝利するという意外な結果に。しかし、こうした結果の違いを分析すると、投票行動のディテールが見えてくる。

坂井のプレゼンテーションと模擬投票を受けて、岡田利規は「投票によって 決めるものは何か?」という疑問を持っ たと言う。人々は投票行動に自分が望 む欲求や意思を託そうとするが、具体 的な政治的成果をもたらすためには、 個人的な意思よりも組織的な合理的 判断を優先すべき場合もありうる。ま た、そうやって得られた選挙の結果が 仮に自分の意思に反していたとしても、 義務として受け入れることが現行の社 会制度では求められるが、果たしてそ れは絶対であるのだろうかと岡田は問 う。それに対して坂井はジャン=ジャッ ク・ルソーの『社会契約論』を挙げ、少 数派が多数派に従う倫理的義務が生 じない場合もあると述べた。多数決が 「多数派の専制」でしかない場合、決 定を引き受ける法的義務はあったとし ても、倫理的義務まであるとはいえな いだろう。例えば多数派が少数派に差 別を押し付けるような多数決がそうだ。 ときには多数決に服従しないことも対 処の方法なのだ、と坂井は答えた。

2人の対話のなかで、坂井は選挙結果においても、歴史の「もしも」を考えることが重要と述べたが、世界から一時的に隔離された劇場はそれを提示し、観客が別の可能性を想像できる場所なのだと岡田は語った。



投票の結果を受けて議論する岡田利規(中央)と坂井豊貴(右)

## セクシュアルマイノリティと 社会をつなぐ、 芸術表現の可能性

2018年3月17日[土]

- 山田創平(社会学者/京都精華大学全学研究機構 社会連携センター長・人文学部准教授)
- **森栄喜**(写真家)

企画:河本あずみ(ロームシアター京都)



Research / Talk

森栄喜 Family Regained: The Picnic 2017 ©Eiki Mori, Courtesy of KEN NAKAHASHI

## この先の社会像を示すこと

エイズ予防研究の視点から、セクシュアルマイノリティの問題に関心を持つようになった社会学者の山田創平は、日本のHIV陽性者のほとんどがゲイ、バイセクシュアルの男性であることと、彼らの差別による自殺率が圧倒的に高いことを、以下のように関連づける。「差別され、生きていけないような社会状況のなかで、自身の身を守るための十分な健康行動が起こせなくなっている可能性がある」。差別意識は身近なところに潜んでおり、軽口、冗談レベルのBias(偏見)が、憎悪や暴力に発展し、ナチスドイツに代表されるGenocide(大

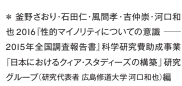
量殺戮)に至る。そのHate Crime(差別) の構造をピラミッド型の図で示した。

の構造をピラミット型の図で示した。 トークの半ばでは、森栄喜の近作 《Family Regained: The Picnic》 (2017年)が上映された。森自身を含む 男性二人がウェディングコスチュームに 身を包み、街へ出て偶然そこに居合わ せた人々に記念写真を撮影してもらう ことで、同性婚にハプニング的に巻き 込んでいく《Wedding Politics》(2013-16年)。同シリーズの発展系として、赤 い衣装に身を包んだ男性二人と少年 が街に飛び出し、道行く人に記念写真 の撮影を頼むプロセスを記録したパ フォーマンス・映像作品だ。

同性婚は世界各地で認められる風潮

**ROHM Theatre Kyoto** 

がある一方で、日本では自分の子ども が同性愛者だった場合「嫌だ」「どちら かといえば嫌だ | と答えた人が70パー セント以上を占めるというアンケート結 果も出ている\*。「一人の人と添い遂 げ、子供を育てて人生が完成するとい う価値観が、すり込まれている気がす る」と森。海外で感じた同性愛者を偏 見なく受け入れる空気感、実父が森の 恋人の存在を嫌がらずにキャッチボー ルをしてくれたときの心地よさから、次 第に結婚や、家族、血縁というテーマに 関心が向くようになっていったと語る。 それに対して山田は、「いずれ結婚とい う制度それ自体を解体し、シングルが きちんと生きていける社会をつくるべ き。その上で、性別に関わりなく自らが 一緒にいたいと思う人と共に生きてい けるのがよいのでは」と、同性婚の先に ある社会像を描いた。





森栄喜(左)と山田創平(右)。森による映像新作のプレゼンテーションも行われた

## AI(人工知能)と音楽の未来

2018年3月24日[土]

- 三輪眞弘(作曲家、 情報科学芸術大学院大学 IAMAS 教授)
- 山崎雅史(ソフトウェア技術者)

企画:長野夏織(ロームシアター京都)



三輪眞弘(左)と山崎雅史(右)。対話は人工知能の最新動向、芸術論と多岐にわたった

## 人工知能は芸術を創造できるか?

めまぐるしい進化を遂げているAI。 囲 とが含まれている。だとしたら、コン 碁のプロに勝つコンピューターが登場 したり、音楽の分野でもポップミュー ジックとして違和感のない音楽をコン ピューターが作曲するなど、さまざまな 技術が発達している。しかし、「本当の 意味でAIが音楽をつくるというのは、 夢のまた夢だ | と作曲家の三輪眞弘は 言う。「例えば、囲碁というゲームの 中身には、相手の意外な手に冷や汗を かくこと、緊張感や長時間の集中力な

ピューターは果たして、本当に囲碁をし たと言えるのだろうか?」。

芸術表現における現在のAIの限界 は、統計的学習に基づいているところ にある。AIはサンプルから外れた、例 外的なものを評価することができない ため、芸術上のユニークなものが生み 出せない。山崎は、アメリカの心理学 者ジュリアン・ジェインズの"意識"の発 牛に関する仮説を参照し、人間の創造

性には"意識"の関与があると述べた。 「感性だけでは芸術は生み出せず、無 意識は意識によって方向づけされる。 今までにない表現は、そういう表現を 生み出そうという人の意識によって、 訓練や学習がなされて生み出されるの である。それは、コンピューターにはで きないことだし。

ASSEMBLY | 02

三輪は、1980年代後半からコンピュー ターを用いたアルゴリズミック・コンポ ジションと呼ばれる手法でさまざまな 作品を発表してきた。その三輪の活動 を見続けてきた山崎雅史は、作品の特 徴をこう語る。「単にコンピューターに よって作曲するのではなく、必ず人間の 身体が絡んでいるところが三輪さんの 作品のミソです」。三輪が展開する「逆 シミュレーション音楽」は、コンピュー ターによる作曲だけでは音楽ではない と宣言し、人間が論理演算をしながら音 を鳴らすなど、身体で演奏するという 点を重視する。さらに、すべての作品は 架空の由来や、物語を持つ。「逆シミュ レーション音楽の理念こそが、人間の 音楽とAIが辿り着いた音楽との距離 を明確に浮かび上がらせている」。



人工知能の歴史について講義する山崎

### **PROFILE**

33

## リサーチプログラム

### 丁 大野はな恵 おおの・はなえ

2017年度リサーチプログラムリサー チャー。博士(学術)。専門は音楽学と 表象文化論。クラシック音楽を学際的 にとらえた研究を行う一方で、劇場が 提供するエデュケーション・プログラム に関する研究も進めている。現在、早 稲田大学総合研究機構オペラ/音楽 劇研究所 招聘研究員 東京大学大学 院総合文化研究科 学術研究員。

### 浜上真琴 はまがみ・まこと 2

2017年度リサーチプログラムリサー チャー。三重生まれ、京都在住。大学 にて美学芸術学を学び、その後チェコ のアートスタジオに勤務。神戸大学 大学院国際文化学研究科に在籍、現 在はベルリン自由大学に在学中。ソー シャリー・エンゲイジド・アートをはじ めとする、社会と深く関わる芸術作品 やアーティストの実践活動について 調査・研究を行う。

### 清水久莉子 しみず・くりこ ......3

2017年度リサーチプログラムリサー チャー。大阪市生まれ、京都教育大 学教育学部音楽領域専攻卒業。同 大学在学中、南ドイツ、Friedrich-Alexander Universität Erlangen-Nürnberg へ交換留学。公益財団法 人宮崎県立芸術劇場企画広報課企画 制作係勤務を経て、滋賀大学大学院 教育学研究科に在籍。文化資本と子 どもたち、そして学校教育における舞 台芸術の関わりに関心を持っている。 現在、音楽教育をテーマに南西ドイツ に在住。

## 林立騎はやし・たつき

\*P47のプロフィールを参照

## 

京都大学こころの未来研究センター 特定教授。京都大学文学部·同大学

『Diatxt.』(ダイアテキスト) I-8号の編 集、「京都ビエンナーレ2003 | のディ レクターをつとめたほか、『バラ人』 (2014-2015)など地域性・自主性の強

院修了(美学芸術学)。著書に『情報と

立教大学大学院 21 世紀社会デザイン 研究科特任准教授、プロジェクト・コー ディネーター。英国ウォーリック大学院 文化政策·経営学修十課程修了。1999 -2013年(公社)企業メセナ協議会勤 務。13年よりフリーランスとなり、各 種事業や企画立案のコーディネート、 自治体の文化政策やNPOの運営支 援などに取り組む。16年より立教大学 大学院教員。社会デザインの領域で文 化 アートの可能性を探る

生命』(新曜社、1993年)、『〈思想〉の現 在形』(講談社、1997年)など。批評誌 い出版活動の企画・編集も行う。

### 若林朋子 わかばやし・ともこ 6























## 「いま」を考えるトークシリーズ

1961年岡山生まれ。東京大学大学院修士 現在、読売新聞の読書委員として、日曜日 ------課程修了。千葉大学法政経学部教授をへの書評を担当。 て2016年より現職。この間、2001-02年 学哲学。社会保障、医療・福祉、都市・地域 演劇作家、小説家、チェルフィッチュ主宰。 芸術大学及び国立ロベルト・シューマン音 さ」の構想』(岩波新書、2001年)など。

義町アート・デザイン・ディレクター。1983 演、ウティット・ヘーマムーン×岡田利規「ブ 考ー九九八一二〇一〇」をはじめ、CD「村 年栃木生まれ。桜美林大学文学部総合文 ラータナー: 憑依のポートレート』の日本公 松ギヤ(春の祭典)」や楽譜出版など多数。 化学科卒。平田オリザが主宰する青年団に 演を予定している。 俳優として所属。2010年より特別養護老 ----- 山崎雅史 やまざき・まさし ………… 人ホームの介護職員として勤務。16年、岡 **山田創平 やまだ・そうへい** 株式会社NTTデータセキスイシステムズ勤 株式会社NTTデータセキスイシステムズ勤 山県奈義町に移住。介護と演劇の相性の 社会学者、京都精華大学全学研究機構社会 務。早稲田大学卒(西洋哲学専修)。要員計 良さを実感し、地域における介護と演劇の 連携センター長・人文学部准教授。1974年 画、生産計画等のスケジューリング分野で 新しいあり方を模索している。認知症ケア 群馬生まれ。名古屋大学大学院修了。博士 の実用システム開発を中心に、人工知能技 に演劇手法を活かしたワークショップを全 (文学)。厚生労働省所管の研究機関や民間 術の一つである制約プログラミング技術

## 坂井豊貴 | さかい・とよたか 9 2016年)など。

生まれ。早大在学中に劇団「スタジオライ 森栄喜 もり・えいき…………… フ」に在籍。その後、経済学に転向し、米 写真家。1976年石川生まれ。パーソンズ美 を雑誌·Webで執筆している。 国口チェスター大学にて経済学博士号取 術大学写真学科卒業。2014年「intimacy」

京都大学こころの未来研究センター教授。 「マーケットデザイン」(ちくま新書)など。 なども発表している。

等に関する政策研究から、ケア、死生観等 1973年横浜生まれ、熊本在住。2005年 楽大学で作曲を学ぶ。1980年代後半から に関する哲学的考察まで幅広い活動を行 「三月の5日間」で第49回岸田國士戯曲 コンピュータを用いたアルゴリズミック・コ う。 主な著書に 「定常型社会 新しい 「豊か 賞を受賞。以降、国内外で多数の作品を ンポジションと呼ばれる手法で数多くの作 制作・発表。主な著書に「溯行変形してい 品を発表。1989年第10回入野賞第1位、 ----- くための演劇論 (河出書房新社、2013年)。 2004年芥川作曲賞、2007年プリ・アルスエ OiBokkeShi主宰、俳優、介護福祉士、奈 アムWバニラソフトリッチソリッド』東京公 などを受賞。近著「三輪眞弘音楽藝術 全思

のシンクタンクなどを経て現職。主な編著 の産業応用に従事。NPO法人ものづくりA 書に『たたかうLGBT&アート』(法律文化社、 PS推進機構理事、スケジューリング学会監

得。横浜市立大学、横浜国立大学、慶應 (ナナロク社)で第39回木村伊兵衛賞を受賞。 義塾大学の准教授を経て、2014年より現 主な作品集に『Family Regained』(ナナロク 広井良典 ひろい・よしのり 職。主な著書に『多数決を疑う』(岩波新書)、 社、2017年)など。近年はパフォーマンス作品

## 三輪宣弘 みわ・まさひろ.....

事、日本オペレーションズリサーチ学会会 慶應義塾大学経済学部教授。1975年広島 -----------------員。山崎与次兵衛名義で、クラシック音楽、 

**Book Guide** 

## コミュニティの ややこしさと 向き合う2冊

家成俊勝

Two Books on the Complexity of Community

Toshikatsu Ienari

情報に溢れすぎた現代は、 知を得るための回路を見出すことにも 困難さがついて回る。

世界とは何か、文化とは何か、人間とは何か。 そんな数多の疑問に応える本を届けたい。 今回は、気鋭の建築家が選ぶ 「コミュニティ」に関わる2冊を紹介する。

コミュニティに関する書籍を紹介するという ことで頭にさっと浮かんだ本が2冊ありま す。それらはいずれもコミュニティをつくりあ げるためのハウツー本というわけではなく、 かつてあった実際の出来事をベースに、 共同体のあり方を考えさせられる本です。

コミュニティという単語が盛んに使われ だしたのは20世紀の終わりからだと思い ます。相次ぐ災害やインターネットの普及、 人口減少社会の到来によって、既存の共 同体や新しく立ち上がる共同体の活動が より見えてくるようになりました。しかしコミュ ニティと一口に言っても、こんなに複雑でや やこしいものはありません。コミュニティとは 人及びそれを取り巻く環境や風土がつく り出していて、しかもその人は物理的に移 動したり居座ったりしますし、人の考え方も 変わったり、変わらなかったりします。また 都市や小さな集落で日常的に起きる出来 事から、個人ではどうしようもない政治、経 済、災害や戦争まで、大小さまざまなスケー ルと文脈によっても変化します。加えて個 人とコミュニティが1対1で対応することは ほとんどありません。家、学校、仕事場、ご 近所、サークル、インターネットなどさまざま なコミュニティに同時に参加していますし、 参加密度はバラバラという現状もあります。 さらにそのさまざまなコミュニティが重なり 合っていて、それら全体をとらえるのは困 難を極めます。それでも人は1人ではなか なか生きていけません。このようなコミュニ ティにおいて、私たち自身はどのように表では、木造住宅密集地域において、地震

出されうるのでしょうか。

最初に紹介したい本は猪瀬浩平さんの 『むらと原発 窪川原発計画をもみ消した 四万十の人びと』(農山漁村文化協会刊)で す。猪瀬さんが、町におもむき、丁寧な聞 き取りを通じて窪川町に原子力発電所が 建たなかった経緯を軸に、地域に暮らす 人びとの歴史が描かれています。その実 話が、私に生きていく勇気を与えてくれま す。国という外部から持ち込まれてくる原 発建設の政策に対して、地面に根っこが 生えたような人々が、賛成派と反対派に 分かれて激しく戦いつつも、選挙による決 着ではなく、話し合いを尽くして「原発問 題の終結宣言 | へと終着していくその過 程には学ぶことが多くあります。また、原 発問題で町が二分されているのと同時期 に、地域がまとまって土地基盤整備を完 成させていることは、ある問題では意見 が違っても、別の問題では協力するといっ た、地域のためという目的のために、一つ の問題をすべての問題にしないという多 軸性があるように思います。こういったスタ ンスは私たちが属するさまざまなコミュニ ティにおいても有効だと思います。

次の一冊は平山洋介さんの『不完全都 市 神戸・ニューヨーク・ベルリン』(学芸出 版社刊)です。災害、経済、戦争といった大 きな力によって動いた都市とそこで暮らす 人々の状況が詳細な情報とともに描かれ ています。この本の被災都市/神戸の章

Books



むらと原発 著=猪瀬浩平 農山漁村文化協会 2,160円[税込]



神戸・ニューヨーク・ベルリン 著=平山洋介 学芸出版社[版元品切れ]

不完全都市

による倒壊や火事によって家屋がなくなっている原田律さんという方の言葉を紹介 た後、敷地が接道していないという理由か ら住宅再建がほぼ不可能になったケース について触れられています。住む場所を 失った人々が、仮設住宅から公営住宅、 市街地から郊外へと場所を移しながら、地 面の上で醸造してきた近所の付き合いな どの社会関係が断ち切られるまでの一連 の流れが詳しく述べられています。私事で ありますが、最近、築106年と言われてい る接道していない細い路地に面して建つ 五軒長屋のうちの一軒に引っ越しました。 そのあたりには銭湯が3つあり、個人商店 も細々と生き残っていますが、開発の波が 押し寄せており、見上げればタワーマンショ ンが見えます。ご近所の皆さんも高齢者ば かりで、介護を受けてらっしゃる方々がいま す。しかし細い路地で繋がったお隣さん同 十、かつて住んでいたマンションではなかっ た会話があります。コミュニティは地面と セットだと思います。地面から遠く離れ、積 層された箱に暮らすことは、大切なものを 失うことです。ここにしばらく住みながら、都 市に起こるさまざまな状況を直に体験して いきたいと考えています。

最後に『むらと原発』の中で引用され

「いたずら」に会合を重ね、「いたずら」にも み、「まあまあ」で妥協する。それならハナか らいいあんばいにあつらえれば一と考える人 もあるかもしれないが、それはむらを知らない 人のいうこと。むらにとって、妥協はもんだあ とにだけ存在する。逆にいえばもみつぱなし ではなくて、もめば必ず妥協の知恵が出てく る。妥協ということばの、いまの使われ方か らすれば、これは妥協ではなくて「譲る」とい うことかもしれない。(中略)あきらめて納得す る。まあしかたないだろうなという納得であ る。このあたりが、なんとも都会のセンスでは わからない。「どうでもいい」ともちがう。「かっ てにしろ」ともちがう。「地頭に勝てない」で もない。あえていえば、あきらめなければこ れからむらとしてお互い一緒に暮らしていけ ないではないか、それは困る、ということにな る。これを聡明さと言ったら不都合だろうか。

私自身、都会のど真ん中の長屋に暮らしな がら、都市の論理ではとらえられない、共 同体のあり方を考えています。

Profile

## いえなり・としかつ

建築家、dot architects 代表。1974年兵庫県生まれ。関西大学法学部法律学科卒。 大阪工業技術専門学校夜間部卒。専門学校在学中より設計活動を開始。京都造形 芸術大学空間演出デザイン学科准教授、大阪工業技術専門学校建築学科Ⅱ部非常 勤講師を務める。2019年2月3日にロームシアター京都サウスホールで上演する「シ リーズ 舞台芸術としての伝統芸能 vol.2 能楽『鷹姫』 では、空間設計を担当。

## Pickup 01



『栗焼』公演の様子

## "笑い"を届ける生存戦略

江戸時代初期から京都で活動する狂言師 んを見たことない。祖父がめちゃくちゃやってき の家である茂山千五郎家は、どんな人、どん たから、僕が何しても大丈夫。でも、一家全員 な場であっても親しんでもらえる豆腐のような 仲良くすることも大事。一家団結することで仕 芸能であることを理想として「お豆腐狂言」を 事や芸の幅が広がる。これもひとつの"生存 名乗ってきた。2018年12月に三世千之丞の 戦略"と言えるかもですね(笑)」と茶目っ気たっ 襲名を控える茂山竜司は、英語と日本語で ぷりに語る。直系ではない"一番外側"の立 演じるバイリンガル狂言、テレビ番組のレギュ 場ながら、自らの襲名披露公演で千五郎家 ラー出演、100年後の古典を目指す新作狂 の役者全員が活躍する番組を組んだのも、 言の制作、コント公演の作・演出など、時代を 狂言の未来を見据えてのことかもしれない。そ 意識し活動してきた人だ。

「常に"いまの狂言"というものを考えていま ることが大切し。

オペラといった異分野との活動を積極的に 舞台芸術の歴史を更新し続ける。 行ってきた。「狂言だけをやっている茂山さ

んな彼の目標は?

「やりたいことは一貫して"笑い"。まるで雲 す。先代の思想を継ぎながら、狂言の何百 を操るみたいに、右から左、後ろから前、次は 年の歴史のなかでそぎ落とされてきたテキス 全体……と、会場の空気をコントロールでき トを再解釈して、目の前のお客さんをどう笑る瞬間があります。あの共有感は、笑い独特 わせるか。古典の技術を使いながら敷居をのもの。思い描いたとおりに客席が沸くの 低くするためには、いろんな人が普通に笑えが楽しい」。喜劇をパズルととらえ、笑いの方 程式をチャート化し、台本を組み立てていく。 そもそも千五郎家は、祖父二世千之丞、大 モンティ・パイソンとラーメンズが自らの柱だと 伯父の四世千作、父あきら、と、皆がテレビや 言い切る35歳の狂言師は、"笑い"で京都の

### Profile しげやま・どうじ

狂言師。1983年生まれ。茂山あきらの長男で、父および祖父二世千之丞に師事。 NOHO(能方)劇団『魔法使いの弟子』(1986年)で初舞台を踏んで以来、古典に留まら ない領域横断的な活動を続けている。三世茂山千之丞 襲名披露公演を12月23日 (金剛能楽堂、京都)、2019年2月10日(喜多能楽堂、東京)に控えている。

## Artist Pickup 02

37

# 和 田 が 5 したため]

Nagara Wada

S

hitatam

e



Artist Pick Up

したため#6『文字移植』 | こまばアゴラ劇場(東京、2018年8月) | 原作=多和田葉子 [撮影=宇田川俊之]

## 言葉を発掘し、向き合う人

演出家・和田ながらのソロユニット「したため」 いの出来事が起こりはじめれば作品は強く を試みている。

ります。例えば目の前にいない人に向けて書稀有な体験でした」。 〈手紙の言葉は、時に宛先が反転して差出人 ときに、作品づくりが始まります」。

は、その名が示すように"言葉"に関心を寄せ なると、和田は信じている。「尾崎放哉と種田 た創作を行なっている。ドイツ語でも文筆活 山頭火の自由律俳句で短編をつくったこと 動を行う小説家・詩人の多和田葉子『文字移 があります。放哉の句は写真的で自ずと動き 植』を元にした同名タイトルの作品では、一人の少ない静的な上演になりました。いっぽう山 称の原文を4人の俳優のセリフに割り振り、言 頭火は動詞が強くて、身体が動かされていく 葉の重さと深みを慎重に測るかのような演出 感触がありました。個々のテキストが持つ固 有の質によって、作品の文法はさまざまに変 「テキストの形式や言葉そのものに関心があっていきます。そのことにはっとさせられた、

2018年10月。岸井大輔の戯曲『埋蔵する』 である自分自身に向かってしまうこともある。あ を和田は演出した。遠い未来に発掘・上演 るいは、書いて、投函して、返信が届くまでの されることを期待して戯曲を石に刻み土中に 時間の層を考えてみるのも楽しい。そうやって埋める、という指示がされる同作において、和 自分の好奇心を刺激するテキストと出会えた 田は"埋蔵する"ことを選ばなかった。「自分の 言葉を埋蔵し、いつか誰かに使われることを テキストと出会い作品にすることは生易し 望むのが劇作家だとすると、自分はその言葉 い試行ではない。常に俳優に求めるのは"言を発掘する側の人間。原理的に同時代を 葉を簡単にせず、自分の所有物にしない"こと。 相手にするしかない演出家なんです。私は、 ひたすら逐語的に言葉を読み込み、やがて 拾ってしまった言葉を自分宛てだと勘違いして 言葉に俳優の身体が引っ張られていくぐら 本気にしてしまう人になりたいと思っています」。

## Profile

## わだ・ながら[したため]

演出家、UrBANGUILD ブッキングスタッフ。京都造形芸術大学大学院芸術研究科 修士課程修了。2009年に初演出作『したため』を上演。11年、同名の個人ユニット を立ち上げる。日常的な視力では見逃し続けてしまう厖大な細部を言葉と身体で接 写する、あるいはとらえそこない、つまづくさまを連ねるように作品を制作する。

38

## 脱領土化/再領土化から〈破片〉的へ ——あるいは、10年代の上演系芸術を俯瞰する 第一回

## 内野儀

Tadashi Uchino

さまざまな作品・動向が現れた2010年代が終わりを迎えつつある今、 上演系芸術とそれを取り巻く状況はいかなる時局を迎えているのだろうか。 批評家・演劇研究者の内野儀が、10年代を概括する論考連載。

## 

2018年の秋は、わたし個人にとっては、慌ただしい〈移動〉の季節となった。東京では、通常の上演に加え、2016年から「東京芸術祭」と呼ばれることになった大規模なフェスティバル(9月1日~12月9日)があり、京都では例年のように「KYOTO EXPERIMENT 2018 京都国際舞台芸術祭 2018」(10月6日~28日、以下KEXと表記)、また、わたし個人もかかわっていた東京杉並区の座・高円寺における「"one table two chairs" meeting 2018 ひとつの机とふたつの椅子とモノガタリーOnce Upon a Time—」(10月20~28日)もあった(本稿執筆時、東京芸術祭は開催中)。

東京芸術祭という芸術監督がいない 〈芸術祭〉に、16年の時点で集結したのは、 「フェスティバル/トーキョー」(以下F/Tと表記)、「芸劇オータムセレクション」、「としま 国際アート・カルチャー都市発信プログラム」、 「APAF――アジア舞台芸術人材育成部門」の「四事業」である¹。さらに今年は、こ こに「直轄プログラム」なるものが加わりー他は〈直轄していない〉という含意だが、〈していない〉とはいったい何を意味するのか? ーざつくり言ってしまえば、外から見れば、さらにわかりにくい芸術祭になった。演出家の宮城聰が総合ディレクターという職能で全体の責任をとるかたちに形式的にはなったが、共通テーマがあるわけでもなく、今までやっていた〈事業〉の単なる寄せ集めではないか、といわれてもなかなか反論しにくいのである。たしかに、「ひらく」「きわめる」「つながる」なるコンセプトが掲げられていたのだが、誰の目にも明らかなように、これらは〈ナンデモアリ〉以外に何も意味しないばかりか、そもそも誰が考案したコンセプトかの記述さえなかったのである(http://tokyofestival.jp/2018/about/)。

東京芸術祭と対照的だったのは、今年9回目を迎えたKEXである。初回からプログラムディレクターをつとめる橋本裕介のもと、今年は「女性アーティストおよび女性性をアイデンティティの核とするアーティスト/カンパニーにフォーカスを当てた」と、フェスティバルのHPの開催概要の冒頭で、実行委員会名で宣言されていた(https://kyoto-ex.jp/2018/about/)。さらにHPでは、橋本自身が「ディレクターズノート」(https://kyoto-ex.jp/2018/about/directors-note/)で

「四事業」という表現はWEBサイトのもの。そもそも〈事業〉という言い方に違和感がある読者もおられるかもしれない。行政が主体の芸術祭であるので、そのような表現になったのだと推察される。芸術祭自体の創設経緯については、初年度(2016)WEBサイトにおいては、特に説明はされていない。「東京の多彩で奥深い芸術文化を通して世界とつながることを目指した、都市型総合芸術祭を創設します」と冒頭で一方的に宣言されているだけである(http://www.tokyo-metropolitan-festival.in/ohoutt)

詳細な趣旨説明をしている。本年度の「公 式プログラム は、国内および海外からの招 聘作品とフェスティバルの委嘱作品(=フェス ティバルのための新作)によって構成され、地 域的にも、ヨーロッパ、日本を含むアジア、 さらに今年はアルゼンチンから、とバラン スのよいものになっていた。プログラミング のコンセプトの明快さはもちろんのこと、選 定にかかる責任の所在もまた、芸術祭であ るからには当然、というかたちで明示・説明 されていたのである。その一方で、フリンジ 「オープンエントリー作品」として、公募に よる36作品も同時期に上演されている。つ まり、招聘作品に加えてクリエーション(委 嘱作品)の上演(今年も、そこに美術的な展示 もあった)もあり2、また、地域(といっても、 公募なので活動拠点が京都とはかぎらない)の 表現活動に可視性を与えるという意味での 「オープンエントリー作品」が、メインプロ グラムの周囲に配置され(https://kyotoex.jp/2018/fringe\_open-entry/)、∃ — ロッパ型とでも呼べる舞台芸術フェスティ バルのフォーマットを、形式的にも実質的に も実践するものだった。

いてきたアジア間の芸術文化交流プロジェ クトの最終年に当たる。香港に拠点をおく 「ズニニ十面体 | の共同芸術監督をつとめ るダニー・ユンが、1990年代から使いつづ けている『ひとつの机とふたつの椅子』(以 下、『IT2C』と表記)というパフォーマンスの フォーマットによるプロジェクトである。この フォーマットは字義通り、「一つの机と二つ の椅子」を使って一どんな椅子、どんな机で もかまわない - 参加アーティストが比較的短 い作品を創作して発表するというもの。一 年目は「シェイクスピア」、二年目は「越境者 たち」、今年は「モノガタリ」をテーマに掲げ ていた。参加者は、ダニー・ユンのほか、座 高円寺の芸術監督・佐藤信に加え、台北、 ジョグジャカルタ、シンガポール、プノンペン、 ホー・チ・ミン、マニラから計14名。事前と 開催期間中のワークショップのプロセスを 経て、最終的には各30分弱の作品が6本同

座・高円寺の企画は、ここ三年間続

時上演された。座・高円寺での『IT2C』の特徴は、日常的には別の地域/文脈にいるアーティスト同士をマッチングして、クリエーションに導くことにある<sup>3</sup>。

## ► 作品主義から遠く離れて

わたしはこの三つの〈場所〉あいだを、あた ふたと〈移動〉していたわけだが、この時差 のない日本にいながら、〈移動〉のたびに、 さまざまなことをアジャストしなければなら ないことに、ほとんど目眩さえ覚えていた。 まったく異なる文脈のまったく異なる美意 識・政治意識、さらにまた目的をもった上演 が連続的・同時多発的に行われ、上演にか かわるこちらの知的態度や身体的態度、あ るいは、時間感覚・歴史感覚まで、そのた びにアジャストしていかなければならない。 もちろん、批評家としてある絶対的評価基 準を持ち、そこからすべてを判断すること は不可能ではないのだろうが、作品主義、 即ち、作品だけが評価対象で、そのための 絶対的な同時代的価値基準がある-ある いは、広範に共有されている一と前提する のは、今やほとんど世迷い言で、真摯な態 度とは到底思えない。かといって、「あれは あれ | 「これはこれ | と相対主義的態度を肯 定し、自身の領土内(=「好きなもの/既知のも の」)にある「あれ」と「これ」だけに参加して、 「あれはあれ」「これはこれ」と称して相対 主義を装うことは、どうやらわたしには向い ていないようなのだ。

いや、ほんとうのことを言えば、KEX のように、作品の〈強度〉だけが期待できるよう、時間と手間をかけてその文脈を構築してきたフェスティバルにおいて、多様な〈強度〉への期待値がどこまで満たされるのか、そのことだけを知覚しに上演に立ち会い、そこで胚胎されたさまざまな情動や思考を、その先の自身の批評的言説へと連れていけるほうが、ずいぶんと〈楽〉である。たとえば、すべての演目を見られたわけではないが、今年に関しては、タンツテアーターの進化形たる『バッコスの信女――浄化へ

公式プログラムの詳細はhttps://kyoto-ex.jp/2018/program/を参照。美術家の山城知佳子が京都芸術センターにおける展示「土の人」とパフォーマンス「あなたをくぐり抜けて一海底でなびく土底でひびくあなたのカラダをくぐり抜けて一」で参加していた(https://kyoto-ex.jp/2018/program/chikako-

3

詳細はhttp://za-koenji.jp/detail/index. php?id=1996を参照。参加者を国名 で表記していないのは、ダニー・ユンの 近年の活動趣旨にしたがい、国家間あ るいはナショナルな文化間の交流では なく、都市間の、そしてより個別的個人 的な交流を重視しているからである。 また、参加者のうち、ダヴィ・ヨン(プノ ンペン)とイワン・アルタジャルー(ジョグ ジャカルタ) とコラボレーションした松 島誠(東京)は、事前にプノンペンでワー クショップを行っている。 今回の参加 者では、ドナ・ミランダとアンジェロ・ V·スアレスというマニラから参加した パートナー同士でもあるパフォーマン スが、異彩を放っていた。現在進行中 のフィリピンにおける新自由主義的農 業政策に抵抗し、農地を取りもどそうと する農民運動との連帯を呼びかけるマ ニフェストを読み上げるというパフォー マンスが中心だったからである。しか し、文化交流という側面からは、通常 共に活動している二人のパフォーマン スということで、必ずしも本プロジェ クトの趣旨に即していたわけではない が、それが問題だったわけでもない。

のプレリュード』(振付=マレーネ・モンテイロ・ フレイタス)とドキュメンタリー演劇の究極的 な一つの形を指し示す『MINEFIELD―― 記憶の地雷原』(作・演出=ロラ・アリアス)が、 それぞれ一個の完結した舞台作品として 際立っていた。あるいは、『リハビリトレー ニング | (コンセプト・演出・出演=ジョン・グム ヒョン)のような「一個の完結した作品」と いうより、医療現場で訓練のために使われ る男性人形との支配/被支配の関係を、グ ムヒョンが執拗に構築するプロセスに、同 じ空間で3時間近くも観客が目撃者とし て立ち会う(わされる)パフォーマンス系と しか呼びようもない上演から、手塚夏子/ Floating Bottleによる『Floating Bottle Project vol.2 Dive into the point 点にダ イブする|](演出=手塚夏子、ヴェヌーリ・ペレ ラ、ソ・ヨンラン)という観客参加型で、西洋 的近代化の過程を身体的かつ半ば無意識 に、そしてときに反省的に身体化/再体験 させる〈作品〉まで、ある種の論争を呼び寄 せてもおかしくない、思考の〈強度〉をほこ る上演も目立っていた⁴。

『IT2C』のプロジェクトは、背景の まったく異なるアジア在住のアーティスト間 の交流が主要目的であり、事前の作品(構 想) 創作の段階、次に座・高円寺における ワークショップの各セッションを経過して実 際の作品上演へと、時間の経過とともに、そ れぞれの歴史的背景や思考回路、さらには 身体感覚の差異といったものに徐々に触れ られるようにしつらえられている。今回は、 最終回ということで総括的なシンポジウム が設定されてはいたものの、時間の関係で 総括とまでは至らなかったことが問題だっ たと指摘することはできるう。しかし、全体 のプログラミングを行った佐藤信が恐らく 自覚しているように、これはあくまでもアー ティスト間のオンとオフ、つまり、公式の席 と非公式の席-事後的なSNS等での意見 交換も含む-での多様なレベルでの交流が なされることにこそポイントがある。作品主 義ではないので、通常の意味では観客は置 き去りにされるため、外から見れば、わかり

にくくなるが、それはこのプロジェクト趣旨 からいって避けがたい事態であっただろう。

交流がメインの『IT2C』。このふたつとなら べてみると、東京芸術祭がもっとも〈多様〉 である。外形的に見ただけでも、主催・共催 や協力や後援等々の関係が極めて複雑で、 主催がもっとも一貫しているのはF/Tと、人 材育成のためとはっきりと目的を表明し -人材育成とは何か、が問われているとはと うてい思えないものの一、基本すべて入場 料無料の「APAF--アジア舞台芸術人材 育成部門 くらいである。しかしながら、た とえば、F/Tで3年連続になるシリーズであ るマレビトの会の『福島を上演する』と直轄 プログラムの池袋・西口公園を使った野外劇 『三文オペラ』(作=ベルトルト・ブレヒト、音楽= クルト・ヴァイル、訳=大岡淳/演出=ジョルジオ・ バルベリオ・コルセッティ)という、同じ「演劇 作品」がある。この両者はどう見ても、まっ たく異なる方向を向いている、つまりは、異 なる観客を想定し、異なる目的をもってい る上演-異なる領土に属していると言い換 えてもよい一であり、もし東京芸術祭という 外形的枠組みにこだわるならば -誰もこだ わってなどいないという反論があるのは承 知だが一、どうすれば共に見ることが可能 なのか?「好き|「嫌い|/「意味がある|「意 味がないしといった〈趣味判断〉以外に共有 可能な価値基準はこの両者の間にはなにひ とつない、「あれはあれ」「これはこれ」であ るのはあまりに自明なのではないか。

ここで東京芸術祭にあえて批判的に 言及しているのは、わたし自身が東京芸術 祭の主催組織のひとつであるアーツカウン シル東京のボード委員を務めており、この 混乱ぶり-外から見れば-についての責 任の一端があると強く感じているからだけ ではない。あるいはまた、東京オリンピック 開催反対がデフォルトであるような良識的 アーティスト・コミュニティのメンバーシップ を騙って、オリンピックの文化プログラムに かかる国や行政の文化政策が迷走してい るなどという、誰でも知っていることをあえ

作品主義のKEXとアーティスト間の

KYOTO EXPERIMENT については、 島貫泰介が、そのフェスティバルの全 体評「集団と個、単声と多声」におい て、的確かつ鋭利な批評分析を行って いる(「Real Kyoto」、http://realkyoto.jp/ review/kex2018\_shimanuki/)

最終日(2018年10月28日)に設定された 「次は何処で何を」と題された総括シ ンポジウムでは、わたしが短い基調報 告「文化芸術交流/間文化主義/国際共 同制作――定住から移動へ」をさせて いただいたが、1時間と限られた時間 で、充実した意見交換にはならなかっ た。そのため、たとえばダニー・ユンは、 引き続きSNSで総括的コメントを書 き綴っている。

『福島を上演する』は、現時点における 演劇の形式的実験の最先端にあるプ ロジェクトであることは多くが認めると ころだろう。複数の劇作家が書いた複 数の戯曲を、それぞれ一回しか上演しな いフォーマットであり、今回は4回公演 で8名の劇作家が書いた16戯曲が上 演された。三年間のプロジェクトで、合 計51の戯曲が上演され、今、「演劇で」 「福島を」「上演する」とは、どういうこ とか、が問われ続けたのである。一方 の『三文オペラ』では、入場料が五百円 におさえただけでなく、無料観覧エリ アももうけられた。 すべてオーディショ ンで選ばれたキャストで、奇をてらわ ない「わかりやすい」演出だった。なか でも、今回の大岡淳による翻訳は、ヴァ イルの音楽にぴったりと日本語歌詞を あわせた画期的なもので、台詞だけで なく歌詞の意味が十全に伝わるもの だった

て指摘するためでさえないーそんなことは、 東京芸術祭などを例にしなくても、あまりに 自明である。

41

それよりわたしはむしろ、相対主義的 - 「あれはあれ | 「これはこれ | - にしか、理 論的・美学的に接近することも、言説化す ることも不可能なこの芸術祭のありように、 ある種の同時代的〈徴候〉を読みこんでい くという批評的力業に興味が湧いたのであ る。それが、これまでわたしが使ってきた ターミノロジーでは〈Jという場所〉と呼ぶ圏 域にかぎった〈徴候〉なのかどうかは、今の ところはよくわからない。それでも、1990 年代からその領土的空間を拡張し続けて きた〈Jという場所〉における上演系芸術 は、いったんは底が抜けたかのようにわたし には見えていたーそしてそのように書いて きた<sup>7</sup>- が、底が修復されるのではなく、究 極的な断片化、いや〈破片〉化とでも呼べる 事態によって、加速度的に平準的/データ ベース化が完結した、ということなのでは

ないか。いや、データベースといういかにも ポストモダンな散逸的〈まとまり〉、あるいは アクセス可能な〈情報化〉の運動より、単独 では〈情報〉にさえならない無数の〈破片〉 が、びっちりと隙間なく三次元的に過密度 に集積しかつ浮遊した状態になっていると いうイメージのほうがふさわしいかもしれな い。その状態が、見事に、この東京芸術祭 という〈場所〉に体現されているのではな いかと考えたのである。それは、〈Jという 場所〉における上演系芸術の歴史と制度の 問題であり、また、文化政策と資本主義の 問題でもある。

本連載では、ここまで素描してきたよ うな、集積的〈破片〉化、ないしは〈破片〉の 三次元的集積-それは領土化と再領土化と いうミクロポリティクス的運動/政治闘争の 際限なき反復と回帰でもある一という事態 を、現場的に、理論的に、あるいはときに思 弁的に、思考していくことを目指したい。

拙稿「一〇年代の上演芸術――ヨー ロッパの「田舎」をやめることについ て | および 「 続·一 ○ 年代の 上演芸術 「ドメスティックな抜けてしまった 底」を修復するために |を参照(拙著『「J 演劇」の場所――トランスナショナルな移 動性へ』(東京大学出版会、2016年)、219 ~252頁。

## Profile

## うちの・ただし

日米現代演劇、パフォーマンス研究、学習院女子大学国際文化交流学部教授。1957年京都生 まれ。東京大学大学院人文科学研究科修士課程修了(米文学)。学術博士(2001)。2017年まで 東京大学大学院総合文化研究科教授(表象文化論)。主な著書に「メロドラマからパフォーマ ンスへ―20世紀アメリカ演劇論』(東京大学出版会、2001年)、"Crucible Bodies: Postwar Japanese Performance from Brecht to the New Millennium" (Seggull Press, 2009). [[.] 演劇 | の場所 ----トランスナショナルな移動性(モビリティ)へ | (東京大学出版会、2016年)など。

Review

## 呼び覚まされる声

北野圭介

Keisuke Kitana

三輪眞弘+前田真二郎 モノローグ・オペラ『新しい時代』

声は呼び覚まされる。

からだの奥から。その身に浴びた声が、内側に折り畳まれ、 留まり蓄えられ、眠りから目覚めるように顔をのぞかせる。

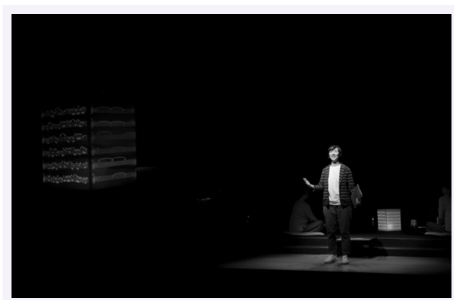
だが、声が呼び覚まされるそのような場に、テクノロジーが 差し挟まれるとき、いったい何が生じるだろう。ましてやだ。今 世紀に入って、単なるツールであることを超え出でて、環境世 界の組成あるいは生き物の組成にまで関与しはじめているデ ジタル・テクノロジーが挟まれるときは。声とテクノロジーが出 逢うとき、どのような世界が立ち上がるのか。そして、声を軸の ひとつに置いてきた舞台表現は、いったい、いかなる姿へと変 わっていくのだろうか。

そうした行き先のひとつを、この作品は指し示すことに成功 しているのかもしれない。2017年暮れ、三輪眞弘が作曲、 脚本と音楽監督を、前田真二郎が映像と演出を担ったオペラ 『新しい時代』の再演に立ち合う機会を得たとき、とりわけその終盤、自身をめぐっていたのは、そのような胸さわぎ、穏やかではない胸さわぎである。

大阪は梅田にそびえる高層ビルの、宙空に漂うかのような中階に位置する劇場には、こういってよければ、いささか抽象的ともいえる舞台空間だった。イメージをとらえるカメラ、音を拾うマイク、それらデバイスが検知した信号を送るケーブル、さらにそれらを処理するコンピュータ群、処理された信号が音としてアウトプットするだろうスピーカー群やイメージとして投影する大きなスクリーンが、幾何学的に整えられた配置でステージのあちこちに収まっているのである。なので、さしあたり「オペラ」と名付けられているのではあるが、メディア・テクノロジーの可能性を探る芸術実践でもあろうという予感をかきたてずにはおかない。

とはいえ、最新の機器類を活用した、毛羽立った派手さだけが自慢の凡百のステージとは一線を画した気配もあたりに立ち籠めている。たとえば、数年前にローマの夏の宵にカンカラ遺跡に設けられた特設舞台で観た『ラ・ボエーム』も、脱色された前衛風に大きなスクリーンを立てかけ、物語の主要場面の背景を映像にして映し出すセノグラフィだったが、観光客相手の演し物でさえこの程度にはテクノロジーを取り入れ品よく消化しているのだなと嘆息した覚えがあるが、なにせ三輪と前田の舞台なのだ、それ以上をどうしても期待させてしまう。結論を先走りしていっておくと、そう、『新しい時代』は、期待をはるかに超えた驚きをもたらしてくれたものであった。

モノローグ・オペラという不思議なジャンル名が付されている



第2部アーカイプ (独唱「天使の秘密」) ②羽鳥直志 「画像提供=愛知県芸術劇場]

その舞台は、じつのところ、単一の声によるという意味合いではモノローグではない。この作品の企みが強いる過酷な歌唱を引き受けるのはさかいれいしうであるが、彼女が発する歌だけがはじまりから終わりまで観客の耳に聞こえてくるのであってみれば、なるほど、そこにはモノローグなオペラが繰り広げられていただろう、そう漏らしたとしてもおかしくはない。けれども、なのだ。さかいが放つアリアの数々は、さまざまに複製され、ホールに舞い、響きわたる。いくつもの、色とりどりに放たれた声が空間を飛び交い、触れ合い、観客席に贈りとどけられるのである。はたして、それは、いかなる意味でモノローグといえるのか。

ЦΩ

複製された声の群れ。そこから問うておく必要があるかもし れない。

デジタル・テクノロジーというものが己を自堕落に結び付 けてしまいかねない、完全なる人工的世界という神話。そう いった切り口で、この問いに接近していこうとしても功を奏さ ないように思える。もしかすると、この作品が初演された2000 年にあっては、そうした接近がなされる隙間はあったかもしれ ない。往時は、デジタル・テクノロジーが、インターネットがきり 拓く世界をめぐる想像力が爆発的な勢いで拡がっていたし、 それは、人々の心の有り様まで変容させるのではないかとい う興奮を刺激していた。やたらなユートピアが夢見られたり、 やたらなディストピアが語られたりもしていた。三輪自身の脚 本にも、そんな空気感と共振してしまいかねない、あやしげな 若き信心の挫折と昇華が物語られている。三輪は、初演時 のプログラムノートに「世界と人間との契約」や「祝祭的」と いった言葉を書き付けてさえいる。あえていえば、さかいが放 つ歌唱の異様なまでの清澄さでさえ、そうした人工的世界の 極北のイメージとどこかしら寄り添ってしまうあやうさを醸し出 していたもしれない。

だが、今次の再演において浮かび上がったのは、人工的世界のイメージがまとうかもしれないあやうい透明感とは、およそ無縁なものとなっていたように思える。異なる演出がなされていたというわけではない。演出は基本変わっていない。むしろ、デジタル・テクノロジーと人間の布置関係が変わり、それに応じて、この舞台作品の裡になかば眠っていた己の潜勢力を解き放りはじめたのかもしれない。

どういうことか。

複製された声の群れ、それをより正確に記述し直しておこう。さかいの歌うアリアは複製され、一見、同じものと思われるようないくつもの声が現れ、生の声を追い、絡み、重なり合う。

声とは一般に、からだの為す行為であることを思い出そう。 すなわち、心的表出という平面あるいは欲望発露という平面 だけでとらえきれないものだ。だとするならば、声の技術的な



第2部アーカイブ(声のキャプチャー) ②羽鳥直志 「画像提供=愛知県芸術劇場]

複製が立ち上げてしまうのは、純粋な形での声の復元ではありえない。そうではなく、声を送り出したからだ、その場から、その声を剝ぎ取り、別の物質へと移し替え、蓄え、その上で、いま一度呼び起こし、出現させる一連のプロセスにほかならない。つまり、声には、避けがたく身体という物質性が張り付いている。畢竟、複製された声にも、それが移し替えられた先の機械の物質性が張り付いている。声とは、周波数であり、その周波数の発現は、多種多様な物質性を伴った機械の作動があってこそのことなのだ。

三輪は、佐近田展康とともに、フォルマント兄弟という名の音楽ユニットの活動において、電子を検知し、処理し、アクチュエートする機器類の物質性、すなわち、声や音にぴったりと張りあわさっている身体や楽器の物質性を操作する感性そしてそれと一体となった技を独自の仕方で研ぎ澄ましてきている。佐近田は『新しい時代』においても音声合成を担当している。二人が関わっている作品なのだ、複数の声の群れを、それぞれが放たれる個々の物質性の次元にまで降り、繊細な設計を施していて当然ではないか。わたしたちは、その繊細さに耳を傾けなければならないはずだ。

『新しい時代』もまた、そうしたデジタル・テクノロジーをめぐる物質性の問題を鋭角的に意識しているはずだ。それは、映像の取り扱いに露呈しているだろう。

ステージのセッティングを振りかえっておこう。ステージの真ん中には、楽器を奏でる四人の女性の演奏者がいる。向かって右側には、ソロでアリアを歌うさかいがいるだろう。左側には、大きなスクリーンが設えられており、そこには、ステージの各部分のイメージも含めさまざまな映像が映し出されていく。距離をおいて鑑賞する観客に、舞台上で生起するさまざまな出来事をしっかりと伝え届けるように。複製されたイメージの群れもまた作品のセノグラフィをかたちづくっているかのように。と同時に、デジタル・テクノロジーが介在するオペラ作品であることを視覚的な仕掛けにおいても提示するかのように。

だが、それだけではない。こうしたセッティングは、いやがおうにも、次のような興味を、デジタル環境になじんだ観客に駆り立ててしまうのだ。四人の演奏者に囲まれた方陣のちょうど真ん中に小さな半透明の箱が置かれ、その中でランプがピカッ、ピカッと点滅するのだが、そのランプとその点滅が、リアルタイムでスクリーン上にも映し出される。だが、すぐさま観客が看て取るのは、スクリーンのすぐ近くの実物のランプの点滅と、スクリーン上の点滅との間に、微妙に、けれども明瞭に、時間的なズレが生じているという事態だろう。当たり前だ。カメラが光のエネルギーをデジタル信号にし、それが情報信号となって、ケーブルコードで伝送される。その情報を受けとめた機械であるプロジェクタが計算処理した上で光が出力されスクリーンに像が投影される(その過程のなかでコンピュータによる処理もあったかもしれない)。つまり、数々の機械の物質的な制約が負荷されているのである。

リアルタイムというのは、機械を介在させるとき、当然のことながら、リアルタイムでない。かくも緻密にステージを構成している三輪と前田が、そうした、スクリーンの内と外でズレてしまう光の点滅に、気付かないわけはない。二人は、デジタル・テクノロジーの限界として、致し方ないこととして諦めていたのだろうか。だが、そうではないのではないか。映像を支える物質性が孕むズレを観客に意識させることを織り込み済みで、それを造形上の起点としつつ、その浄化をこそはかったのではないだろうか。そうした浄化をこそ、観客に差し出すこと、それが試みられていたのではないか。

端的にいうならば、光の像がズレてしまうことを受けとめさせられるからこそ、観客は、作品が時間を追って展開していくのを己の目と耳で周到に追いかけざるをえなくなるのではないか。そうした経過のなかで、技術処理されているイメージとそうでないイメージが、次第に融け合いはじめることに気づくはずだ。イメージだけではない。さかいの声と、その複製された声の間の区別がしっかりと認められる段階から、やがて、両者が見分けがたいほどに、ぴったり合わさり、あたかも抱擁するかのごとくに共振していく事態に立ち会うことになるだろう。繭の糸をより合わせるような繊細さで、巨大な声のタペストリーが織り上げられていく時間プロセスに、だ。

クライマックスで観客が目撃するのは、声をめぐる驚くべき時空だ。複数の声は折り重なり、きらめくがごとく結晶化していく。だが、そのとき、声を放つさかいのからだはもはや観客の目の前にない。彼女のからだは降りてきたいまひとつのスクリーンに

取り囲まれ、隠され、視界から消え去ってしまう。からだは、映像を通してのみわれわれに与えられるのだ。イメージとしてのからだだけがそこにある、のだ。そのからだのイメージから聞こえてくるのははたして、生の声なのか複製された声なのか、すでに判然としない。見えないところからやってくる、唯一の声が聞こえてくるだけだ。この声は、どこからやってきたのか。どこから呼び覚まされたというのだ。

Review

急いで付け加えておこう。生の声と呼ばれているものもじつ のところ物質の裡にあることは自明だ。喉の振動であり、呼吸 器官の作動である。だが、その身体技術を駆使し、どこから やってきたのか、にわかには測り難い声を作り上げることが、 芸術の起源のひとつにはあった。グレゴリオ聖歌を歌唱する コーラスでは、それぞれの歌い手に自分の発する声の音程は 正確にはわからない。骨伝導という物質性がそれを制約して いるから。ならば、音程はどのように計られるのか。いうまでも なく、指揮者の手を、指がなす指揮を瞳がみつめ、その情報 信号を喉の動きへと還元するフィードバックシステムにおいて である。歌い手はそれぞれ、訓練を積み重ねるうちに指揮の 動きを内面化するにいたる。歌い手は、自らは聞こえない歌を **唄うのだ。そのとき、合唱団が声の群れがなす歌はどこから** やって来たといえるのだろう。だれひとり、歌い手自身のからだ においては聞いてはいないだろういくつもの声の群れ。それら が、どこからともなく、われわれに贈りとどけられるのである。

『新しい時代』は、声のテクネーの系譜をしっかと引き受けた、新しい傑作である。

## 三輪眞弘+前田真二郎 モノローグ・オペラ 新しい時代』

2017年12月8日(金)、9日(土) | 愛知県芸術劇場 小ホール 2017年12月16日(土) | あいおいニッセイ同和損保 ザ・フェニックスホール

作曲・脚本・音楽監督:三輪眞弘 演出・映像・前田真二郎 出演:さかいれいしう、岩野ちあき、木下瑞、日笠弓、 盛岡佳子、古舘健、ウエヤマトモコ、大石桂誉

1995年のオウム真理教によるサリン事件、97年の神戸連続児童 殺傷事件など、90年代後半の日本を覆っていた暗い空気の時代 の下で生まれた「モノローグ・オペラ」。合成音声、キーボードで打 ち込まれたテキストなど記号的な表象・演出が現代におけるテク ノロジーと神の関わりを想起させる。2000年初演。

## Profile きたの・けいすけ

映像研究者、立命館大学教授。1963年大阪生まれ。ニューヨーク大学大学院芸術学科修士課程修了。1998年より新潟大学人文学部助教授。2007年より現職。主な著作に『ハリウッド100年史講義』[平凡社新書、2001年]、『映像論序説』[人文書院、2009年] 『制御と社会』[人文書院、2014年]など。

Review 2

## 限界を自由として生きる 一ロームシアター京都 『一居一道』と古典舞踊

林立騎

Tatsuki Hayashi

シリーズ 舞台芸術としての伝統芸能 vol. I 「一居一道」

「日本の演劇の歴史と称するものの大部分は、実は舞踊の歴史だといってもあながち語弊ではないとおもう。近代劇が日本の演劇の概念に入りこんでくるまでは、舞踊的要素は芸能の最高の極地と考えられていたのである」(郡司正勝『おどりの美学』)ということを、わたしたちはいつの間にか忘れてしまった。そうしたなか、ロームシアター京都で催された「シリーズ舞台芸術としての伝統芸能vol.1『一居一道』」は、日本の舞踊にあらためて思いを馳せる機会を与えたのである。

このシリーズは古典芸能の普遍的なエッセンスを同時代の 舞台芸術として上演するために構想されたという。第一回目 の今回は、尾上流四代家元の尾上菊之丞をスーパーバイザー に、能・上方舞・歌舞伎舞踊と異なるジャンルの舞踊を連続上 演し、さらに尾上と演者のトークを行なった。そこから伝わって きた古典舞踊の「普遍的エッセンス」について考えてみたい。

上演は、ロームシアター京都の舞台機構を活かした工夫に彩られていた。オムニバス形式の上演では、まず、劇場の闇の中に、金剛龍謹(金剛流二十七世若宗家)、井上安寿子(京舞井上流)、吾妻徳陽(吾妻流七代目家元)それぞれのインタビューと演目のイメージ映像が大きく映し出される。それが消えると、舞台上に一種の「島」のような空間があらわれ、そこで一人、また一人と舞踊を披露するのである。

舞台上のこの「島」は、能舞台より一回り大きい四間四方で、 周囲を深さ六尺の堀に囲まれ、孤立していた。空間コンセプト も担った尾上菊之丞が上演後のトークで語ったところでは、こ れは「ブラックボックスのなかに所作だけが浮き立つ」舞台 であり、「どこにも逃げ場がないなかに演者がどう向き合うか」 が問われていた。井上安寿子は応えて、この舞台では「自分 が浮いていて、自分しかいないかのようだった」と述べている。

所作と音曲を浮き上がらせる空間構成と照明は、劇場だからこそ実現したと言える。尾上が「場所ならではの演出を考えるのも演者の務め」と古典の懐の深さを感じさせ、「どんなと

ころで演じるかは重要だが、過度な演出は危険でもある。本物がある上で、いろいろ変化していけばいい」と述べたように、この舞台で舞踊に触れた上で、ふたたび歌舞伎座、お座敷、能楽堂、あるいは野外へと、もう一度戻っていけるような、京都という都市とその歴史を再発見するための贅沢なまわり道のような一夜だった。

「国家統一のための民族征服の歴史がはじまったとき、舞踊はひとつの貢物として、被征服者側から征服者への奉仕と変っていった」(郡司正勝、同上)事実を踏まえても、今回の上演は古典舞踊を西洋式の劇場への「貢物」にするものではなかったはずだ。むしろ両者が、そこに集った演者たちが、「今ここ」だけの「時分の花」を咲かせていた。今後も多くの場所でとりどりの花の咲くことを願いつつ、その舞踊をふりかえろう。

金剛龍謹『内外記』は、金剛流のみで演じられるめずらしい一曲。京都から参詣してきた勅使のために、伊勢神宮の神主が祝詞を上げ、神楽・獅子舞を舞い、夜を徹して神事を行なう。山風に空が明けゆき、波の鼓が声を添え、東の空に五色の雲が輝いて、内宮と外宮は夜明けを迎え、栄行く春こそ久しけれ、と言祝がれる。

「舞金剛と言われる金剛流の舞いを堪能していただく演目」と演者自身が述べたように、静かでゆったりとした身振りから、後半の華やかな動きまで、舞いの豊かさが伝わってくる。それと同時に、わたしたちの日常にはなかなか存在しない、別の時間と別の空気が届くかのようだった。舞いが舞われているときだけでなく、演者の身体が止まっているときでさえ、きよらかな朝、祈りの時間、獅子舞というかたちで人間と動物のあいだの閾が揺れ、それどころか人間、動物、植物、鉱物、吹く風とたなびく雲がすべて混じり合うような空気が、舞台空間そのも



金剛龍謹『内外詣』

Review 2



井上安寿子『珠取海女』

Review 2

のから伝わってきたのである。能役者の身体は型を継承して いるだけでなく、型を通じて古くから続く時間を守り、保存して いる。古い時間が差し出され、同じ空間に共有されることで、 わたしたちは祈り、動物や自然や死者の声を聴き、生をきよら かにする可能性を自分自身の身体にも感じるのである。

こうした舞いを舞う若き演者自身が、後半のトークでは、す でに自分の子に稽古を始めることや、父と自身と子の三代での 共演を考えていることが、また興味深かった。

井上安寿子『珠取海女』は、讃岐国(香川県)志度の浦の物 語から生まれた能「海士」に由来する舞い。藤原鎌足の次男・ 藤原不比等は、妹が唐の皇帝の后になったことから宝珠を 贈られたが、それを龍宮に奪われてしまう。珠を取り戻すた めに不比等は身分を隠して志度の浦に住み、そこで結ばれ た海女と男子をもうける。珠を取り返したら子を世継ぎにする と約束されたため、海女は海に潜り、珠を見つけ、剣で乳房 の下をかき切って体内に隠し、海中で死人のふりをする。死 者を忌む龍宮のならいで悪竜は近寄らず、海女は浜辺に引 き上げられるが、珠と引き換えに息絶え、世継ぎになる子の母 はわたし、と言う声と面影が、波に揺られて消えていく。

情愛と恐怖が同居するこの物語のように、強さと柔らかさを 兼ね備えた井上安寿子の舞いは、わたしたちをたびたび驚か す。舞いは大きくなり、静かになり、深くなり、ときに一種の幾何 学性を帯びる。一つひとつの所作の美しさだけでなく、部分同 士のつながり方に驚かされ、しかしその流れの必然性が身体 的に理解される。身振りの連鎖の正確な意味は、今のわたし たちにはもうわからない。わからないが、丁寧に、しかし大胆に、 見えないルールに従いつつ、しかしそれをみずから書きかえ続 けていくような舞いは、もはや鑑賞の対象ではなく、ある種の生 のレッスンのようにさえ見えてくる。舞いを見ながら、こんなふう

に生きることもできるのだろうか、という憧れが浮かぶのだ。派 手ではないが特別で、大胆だが規律と自由を両立させている ような生き方への憧れ。それは物語や舞踊への感情移入で はなく、舞踊が実現する空間全体への憧れなのである。

吾妻徳陽『娘道成寺』は、言うまでもなく歌舞伎舞踊を代表 する大曲。紀州(和歌山県)道成寺に伝わる安珍清姫伝説は、 奥州白河(福島県)から熊野に参詣に来た美しい僧・安珍に惚 れた娘・清姫が、嘘を重ねて逃げた安珍に激怒して蛇と化し、 道成寺の鐘に逃げ込んだ安珍を鐘に巻き付いて焼き殺す、と いうものだ。

歌舞伎舞踊の『娘道成寺』はこの伝説の後日譚である。道 成寺に新しい鐘が奉納されることになり、その供養が行なわ れる。そこに花子という美しい白拍子(男装の遊女)がやってき て、舞いながら鐘に近づき、なかに飛び込むと、その上に蛇が あらわれる。

『娘道成寺』はこの物語の中でさまざまな踊りを見せ、吾妻 徳陽は美しさと不気味さを生々しく同居させながら、夢のよう な、奈落のような、あやしい時空間を差し出した。一人の人間 のうらみを見るには、本当の意味でうらみの真実性を、その恐 ろしさと美しさの同時的なありようを知るには、物語の理解では なく、その静かなはじまりから船酔いに似た揺れに至るまで、こ れだけの身体的な時間が必要なのだと思わせたのである。

日本古来の舞踊の根底にあるものは「変化」であり、正の 変化と負の変化が同時に成立することだった。「美しい、すば らしい、やさしい、などと女方役者の美貌を讃仰し、直接的に 性的な、あるいは芸能に感ずる独得なカタルシスを覚える一面 に、怖い、おそろしい、気味が悪いといった、負の感覚を消し 去ることはできない。[…]正と負が重ね合わされることによって、 そこにもはや正でも負でもない、もうひとつの世界が認識される



吾妻徳陽『娘道成寺』

のである | (服部幸雄『変化論』)。世界のこうしたあり方は失われ ていない。わたしたちもそれを忘れていない。ただ普段は目 をそむけているのである。

たった一人の人間が大勢の前で舞う、踊る、そうした時間が わたしたちの社会から失われないのはなぜだろう。尾上菊之 承の言う「どこにも逃げ場がない中に演者がどう向き合うか」 が、わたしたち観客にとっても大切な問題になるのはなぜだろ う。それを愉しむことが娯楽になるから、というだけではないの ではないか。ただ一人の人間が舞い、踊ることに、社会性が 生まれ、公共性が生じる。それはなぜ、どんなときだろう?

わたしたちの身体には限界がある。個々人が生まれながら に身体的な条件をかかえ、年齢とともに制限のありようは変化 しつづける。古典舞踊は型の継承によってさらに不自由を背 負うかのように見える。だが古典舞踊が目指しているのは、限 界を生きることと自由を生きることが対立しない、もう一つの世 界、もう一つの生ではないか。継承とは単にルールに服従する ことではなく、伝わってきた事実を受け入れ、信じ、生きなおし ながら、限界を自由として生きることを目指す生の身振りのこと ではないか。

わたしたちは自分自身の限界に苦しみ、生の短さや、社会 のままならなさに苦しむ。古典の型や言葉を引き継ぐとは、歴 史上に存在した他者の限界や苦しみの結晶を引き受けること だろう。しかしそれは、それぞれの時代における自由の到達点 を引き継ぐことでもあるはずだ。引き継いだ上で、今の時代に 限界と自由がいかなる場所で両立するかを再検証することが 求められる。それは舞踊家個々人の課題であると同時にわた したちが日々の生活で向き合う問いでもある。どうすれば過去 を引き受け、新しい自由を見つけられるのか、と。だからこそ舞 踊は、単独的でありながら共同的で、公共的なのだ。

心のままに、からだのままに、ということが、本当の意味での 自由ではないのだと、古典舞踊は教えてくれる。心のままに、 からだのままに、自由に生きているつもりのわたしたちが、知ら ぬうちに囚われている枠がある。その枠を、限界を、一時でも 自覚し、少しでも離れていくための生のレッスンを舞踊は与え る。だからこそ舞踊を見るわたしたちの内には憧れと願いが

## 「撮影=井ト喜和

[参考文献]・ジョルジョ・アガンベン『いと高き貧しさ 修道院規則と生の 形式』|みすず書房、2014年 | • 郡司正勝 『おどりの美学』 | 演劇出版社、 1959年 | ●服部幸雄『変化論 歌舞伎の精神史』 | 平凡社、1975年 | ●ミシェ ル・フーコー『同性愛と生存の美学』 | 哲学書房、1987年 | •渡辺保『日本 の舞踊」岩波新書、1991年

生まれるのだ。それは、心をかたむけ、からだを動かすことが、 この精神と身体の限界にとどまり、社会のルールや制度を上書 きするのではなく、少しでもなにか別の動きを、関係を、リズム を、流れを、実例を具体的に生み出すことになりますように、と いう思いの身体的自覚である。そこが芸術の課題と生の課題 が一致する場所であり、あそぶという古い言葉の、演技とゲー ムの発明の本当の意味だ。

ロームシアター京都のシリーズ「舞台芸術としての伝統芸 能」は古典芸能の継承と創造を目的としているという。継承は わたしたち一人ひとりの問いでもある。過去に向き合うことが 他者の自由を侵害する保守反動に陥るあやうさは醒めた感覚 で回避しつつ、故人の声を聴き、まだ生まれていない者たちへ 可能性を橋渡していくこと、「今ここ」を通過としてとらえるこ とは、舞台芸術にとって、現代社会にとって、失ってはならない 感覚であり、後ろを見つめる限界の中でこそ次/継ぎの自由は 創造されていくだろう。

## シリーズ 舞台芸術としての伝統芸能 vol.I「一居一道

2018年2月20日(火) ロームシアター京都 サウスホール

「笹—部]

うちともうで こんごうたつのり 『内外詣』 金剛龍謹(金剛流二十七世若宗家) たまとりまま いのうえゃ まこ 『珠取海女』井上安寿子(京舞井上流) 『娘道成寺』吾妻徳陽(吾妻流七代目家元、歌舞伎俳優 中村壱太郎)

[第二部]

「出演者・スーパーバイザーによるディスカッション 金剛龍謹、井上安寿子、吾妻徳陽 スーパーバイザー: 尾上菊之丞(尾上流四代家元)

日本の全国各地に存在する伝統芸能を同時代の舞台芸術としてと らえ、その普遍的なエッセンスが浮かび上がるような仕掛けで上 演するシリーズ企画として、2017年度からスタート。18年2月20 日に開催されたvol.Iではスーパーバイザーに尾上流四代家元の 尾上菊之丞を迎え、金剛流二十七世若宗家の金剛龍謹「内外詣」 京舞井上流の井上安寿子『珠取海女』、吾妻流七代目家元で歌舞伎 俳優・中村壱太郎でもある吾妻徳陽『娘道成寺』を上演。

## Profile

## はやし・たつき

翻訳者、演劇研究者。訳書にイェリネク『光 のない。』(白水社)。リサーチ活動に Port B 『東京ヘテロトピア』など。現在、京都造形 芸術大学非常勤講師、沖縄県文化振興会 チーフプログラムオフィサーなどを務める。 2017年よりロームシアター京都リサーチプ ログラムリサーチャー。

ASSEMBLY | 02 **Current Topics** 

## [時評]

## 2018年2月から11月にかけて観たものから

島貫泰介

多様化する社会のなかで、表現もまたかたちを変えていく。 演劇、ダンス、アート、映画などに総合的に触れることから「いま」の諸相を考える。

「時評」と銘打つ以上、ある程度最近見た作 ることの土壌的な豊かさを感じた。相補的な 品に絞って書くべきだが、2018年2月に行わ れた「TPAM——国際舞台芸術ミーティングin 見ていきたい。 横浜」から始めたい。強く印象に残ったのは、 ジェシカ·ザフラ+ラヤ·マーティン『**1417年から** となった『**捌く**』(5月1日、d-倉庫)は、男性10名と 陽気さを輸出し続けて: 世界征服のための一理 その供物のような存在として舞台上に横たわ 論』(2月16-17日、神奈川芸術劇場[KAAT])。フィリ る女性 | 名が立ち上げる時空間の不気味さ ピンが欧米圏向けの主力輸出品として位置 付けるフィリピン人外国労働者が起こしうる。劇が満たしてくれる満足とは異なる、ただ「在 革命/反革命が題材のレクチャーパフォーマン る」ことの妙を扱おうとしている気がする。 スだが、会場を移しての第二部(アーティストと して求められる労働=レクチャーを放棄して、フィリビン 予定されていたダレル・ジョーンズ『CLUTCH』 レストランで夜通しパーティーを行う)が痛快。そし てテーリ・テムリッツ『**ソウルネスレス**』(2月15日、 れたのも感慨深かった。ファッション雑誌の BankART Studio kawamata Hall)。作家個人の ポージングから生まれた「ヴォーギング | のス 信仰遍歴に関する告白は、同時に白人中心主 タイルを基軸に、忍者や芸者といった日本趣 義の世界に対する大文字の批判ともなりうる 味的な要素を遊び心たっぷりに加えた同作 が、集団に回収されないギリギリの境界を見が元映画館という特殊な空間で上演された 定めようとする個人の倫理が胸を打った。

規・チェルフィッチュの『三月の5日間リクリエー が忘れがたい。 ション』と同時期に上演された、山縣太一ら キャスト全員による共同作品と呼ぶべき『三月 **の5日間 アウトレイジ版**』(3月15-24日、Bellrings Seminarhouse) も今年の演劇的事件(?)として は、自律と他律を行き来する身体や個人のポ 記憶されるべきだろう。演出家・批評家の渋 リティクス(政治性)によるところが大きいが、 革まろんが論考『チェルフィッチュ(ズ)の系譜 人間の内にある悟性と感性を象徴するかの 学――私たちはいかにしてよく群れることが ように女性ダンサー2名が踊る同作の、知的 できるか』(2018年)で示唆した、ある作品とそ なタフさには否応なく打ちのめされた。一方 れを支えるメソッドが「言葉」と「身体」に分岐で、あまりに「作品」らしく整頓されることの して個別に変化し続けていく、作品が育まれ 違和感もあるが、それは贅沢な批判だろう。

関係を持つ両者の活動を、今後も継続的に

京都を拠点とするakakilikeの東京初進出 が鮮烈だった。主宰の倉田翠は、ダンスや演

「KYOTO EXPERIMENT 2017」での上演が (8月3-4日、ArtTheater dB神戸)を1年越しで見ら のはむしろ幸運で、芸術と芸能が分離しきら キャストを20代の俳優に一新した岡田利 ないまま、ただ身を揺らして漂流する60分間

> 「Dance New Air 2018」では、ルーシー・ ゲリン 『SPRIT』(10月3-4日、スパイラルホール)が 白眉。これまで挙げてきた作品に惹かれたの

### Profile しまぬき・たいすけ

美術ライター&編集者、弊誌編集を担当。1980年生まれ。京都&東京在住。「CINRA. net」「美術手帖」などでインタビュー記事、コラムを執筆するほか、編集も行う。



## 「ASSEMBLY」とは

ロームシアター京都では、「古典芸能と現代演劇」「子どもと舞台芸術」の2つのテーマで学術的・実践的リサーチを行う「リサーチプログラム」を実施しています。 2017年度は林立騎(古典芸能と現代演劇)、大野はな恵、浜上真琴、清水久莉子(子どもと舞台芸術)のリサーチャー4名を採択しました。 「ASSEMBLY」 は同プログラムと連携し、リサーチャーによる寄稿などを掲載しています。

